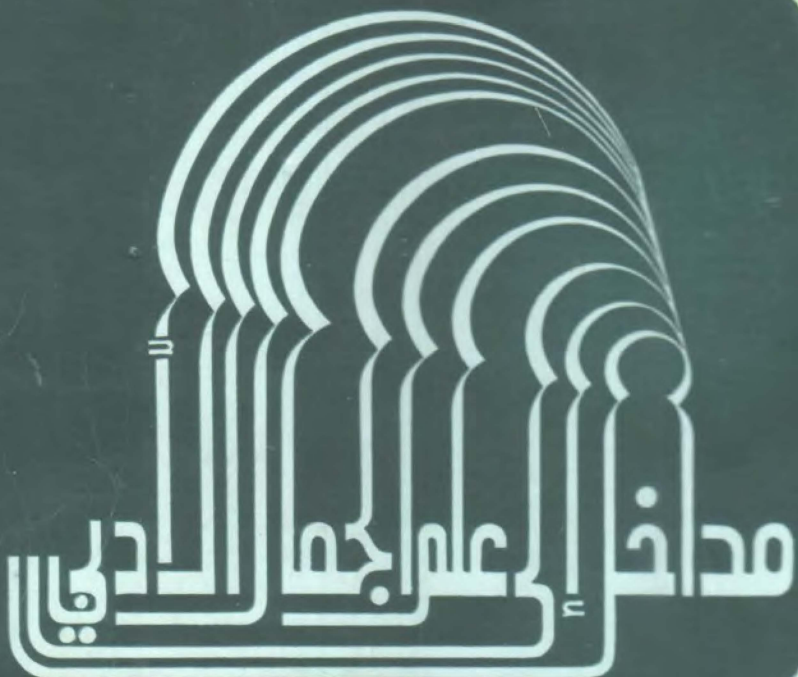
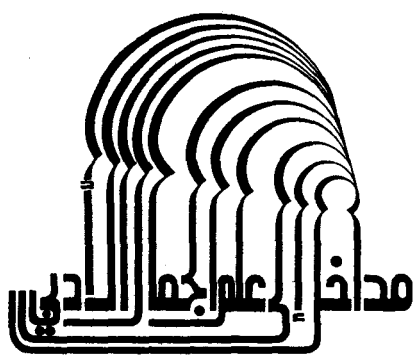


عبدالمنعم تليمة

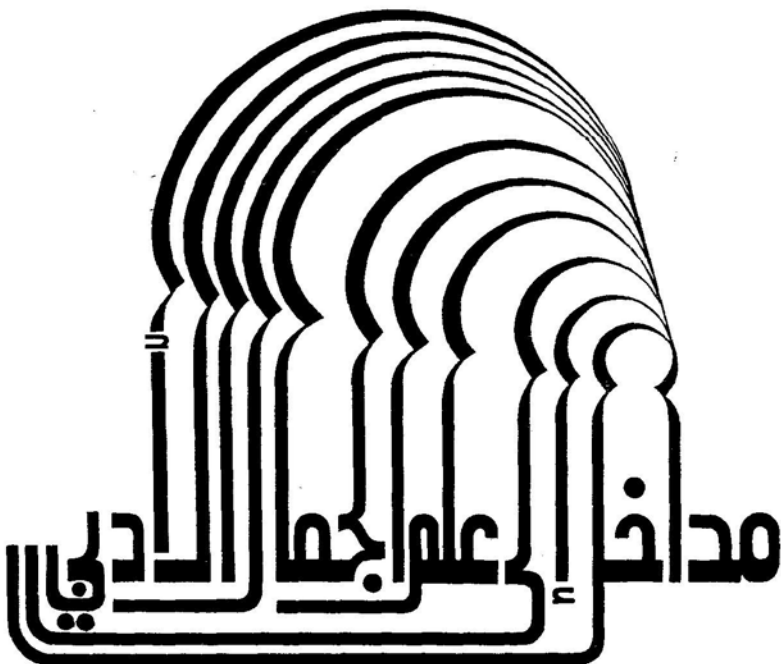


مكتبة  
الأدب  
المغربي

عيون منشورات



عبدالمنعم تلمسة



الكتاب: مدخل إلى علم الجمال الأدبي.

المؤلف: عبد المنعم تlimة

الناشر: عيون المقالات - ص. ب: 6714 - سيدى عثمان - البيضاء 40

الطبعة: الثانية - 1987 - الدار البيضاء

المطبعة: دار قرطبة للطباعة والنشر، 10، زنقة بيرون، بلقدير - الدار البيضاء

الإيداع القانوني: 1987 / 75

## مقدمة

شهد القرن الماضي تحول الأنظار الفلسفية التأملية حول ظواهر المجتمع والانسان والتاريخ الى علوم تسعى إلى تمييز مoadها وضبط مناهجها. ووصل بعض هذه العلوم — حول منتصف هذا القرن العشرين — إلى درجة عالية من التقدم النهجي وإلى نتائج يعتد بها تاريخ العلم. ويمكن القول إن تاريخ العلم اليوم أحل — في تفسير كثير من الظواهر ودرسها — النتائج التي يتوصّل إليها العلماء محل التأمّلات التي كان يصوغها المفكرون والفلسفه. وليس الكلام هنا عن أن دور الفلسفه قد انتهى أو لم ينته، فهذا حديث آخر، وإنما الكلام عن أن (فلسفه كل علم) أصبحت تنهض على (نتائج) يتوصّل إليها العلماء بعد تمييزهم لمادة هذا العلم وتمييزهم لمنهج ملائم لدرس هذه المادة. والظاهرة الفنية هي (المادة) التي يدور حولها المعرّك العلمي اليوم، تمييزها وللوصول إلى منهج ملائم لطبيعتها ولقد تنشأ علمون في المستقبل لدرس ظواهر أخرى، ولكن علم الفن — اليوم — هو آخر العلوم.

وقد حاولت في بحث سابق<sup>(1)</sup> أن أضع بين يدي القارئ العربي صورة الانتقال من (فلسفه الفن) إلى (علم الفن)، وأردت في ذلك البحث أن أقوم فلسفات الفن تقويا علمياً. وأضع اليوم بين يدي هذا القارئ صورة أخرى، هي صورة الانتقال من التقويم العلمي لفلسفه الفن إلى الأصول الفلسفية لعلم الفن. وتهض هذه الأصول الفلسفية على نتائج توصل إليها الباحثون والعلماء الذين يؤمنون هذا العلم. ولا ريب في أن التعريف بهذه الأصول إنما يفتح المجال الحقيقي للتطور النهجي في الأبحاث العربية النقدية والجمالية، كما أنه يفتح المجال واسعاً للتقديرات والدراسات النقدية الطيفية في التراث العربي الشعري والأدبي عامه.

(1) مقدمة في نظرية الأدب، دار الثقافة للطباعة والنشر، الطبعة الأولى 1973

لقد أفصحت هذه الأصول الفلسفية عن الصلات بين التعرف الجمالي من ناحية والمثل الأعلى الجمالي لدى الجماعة من ناحية ثانية، وبين التشكيل الجمالي من ناحية وخبرة الجماعة الجمالية والتكنيكية من ناحية ثانية، وبين العمل الفني من ناحية وتقاليد التاريخ الفني وحقائقه من ناحية ثانية، وبين موازاة الواقع رمزياً – في العمل الفني – من ناحية وحقائق الواقع الظاهر ذاتها من ناحية ثانية. وهذه الصلات هي الأساس التي تعين الناقد النظري فجعل (نظره) علمياً، وهي التي تعين الناقد التطبيقي فجعل عمله موضوعياً.

ولقد أتى حين من الدهر – فجر النهضة العربية الحديثة – كان الفكر العربي يعتمد فيه (الشك) سيراً إلى صحة رواية أو خبر، وسيراً إلى تتحقق النصوص وبيان متعلقاتها من أصلها... الخ. وكان هذا سيراً قوياً للنهوض في بواعثه، إذ أنه نجح عقلياً يكسر حدة الولاء للنحو النقل وللمسلمات التقليدية في درس التفكير والتعبير. أما اليوم فإن الفكر العربي يحاول الانتقال إلى (العلم) في درس التراث العربي الشعري والأدبي القديم منه والحديث. وليس من قبيل المصادفة أن تكون الجهة العلمية – قسم اللغة العربية وأدابها، كلية الآداب، جامعة القاهرة – التي صدرت عنها الحركة العقلية، هي ذاتها التي تصدر عنها الحركة العلمية. وهذه الصفحات التي أضعها بين يدي القارئ العربي، هي بعض ما بدأت تنشره جهود الباحثين في هذه الجهة العلمية، في اتجاه الدرس العلمي للترااث العربي الأدبي.

عبد المنعم تليميه

## الفصل الأول

---

# التعريف الجمالى

---

[ كيفية التعامل الجمالى مع الواقع، مدخل إلى طبيعة الصلة الجمالية به ]



إن الماهية الاجتماعية لعلاقات البشر بالطبيعة تنشيء — في بعض الصياغات الفكرية — وها يقصر (الواقع) على (المجتمع)، بينما الصحيح أن الواقع يتنظم الطبيعي والاجتماعي في آن. كذلك فإن الماهية الجمالية للفن تنشيء — في بعض الصياغات الفكرية — وها يحصر (الجمال) على (الفن)، بينما الصحيح أن الجمال يوجد في الفن وفي غيره من الطواهر والأحياء والأشياء.

إن الواقع أعم من المجتمع، وإن الجمال أعم من الفن. وليس شك في أن تحديد هذه المفهومات الأربع يحدد — في ذات الوقت — علاقة بعضها بعض.

الأساس هنا أن **المفهوم الصحيح للواقع ولطبيعة الصلة الجمالية به**، مدخل ضروري إلى المفهوم الصحيح للمجتمع وإلى طبيعة صلة الفن به.

## ( ١ )

يضم الواقع ما هو مادى موضوعي وما هو إنساني، أي أنه يضم علاقة البشر بالطبيعة وعلاقة البشر بعضهم ببعض.

وهو — الواقع — ليس ثابتا وإنما هو في تطور دائم، والذي يحكم تطوره هو مدى ما وصل إليه البشر في صلتهم العملية بعالمهم الطبيعي، ومدى ما وصلت إليه علاقتهم في نظامهم الاجتماعي. لأن عمل البشر ضد الطبيعة — للسيطرة عليها وإخضاعها لأهدافهم — عمل اجتماعي، فإن أية صلة — عملية، روحية، جمالية، فكرية، علمية... الخ — بينهم وبين عالمهم الطبيعي ذات طبيعة اجتماعية، أي أن كل صلة بالواقع — الذي يتنظم الطبيعي والاجتماعي في آن — صلة اجتماعية<sup>(١)</sup>. إن الجمال موجود موضوعي في الواقع، في الطبيعة والمجتمع، لكن صلة البشر الجمالية بواقعهم صلة اجتماعية، لأنها مؤسسة على مستوى تطورهم العملي والاجتماعي وعلى مثلمهم الجمالي الأعلى. إن الخصائص الجمالية في الطبيعة تبدي وجوداً حقاً، أي وجوداً مستقلاً عن إدراك البشر لها ووعيهم بها. إن الخصائص ليست صناعة بشريّة كما أنها بنت رغبات بشريّة، إنما يعي البشر منها بقدر تطورهم الكنيكي والعلمي والفكري والروحي والجمالي.

كذلك فإن الجمال في المجتمع موضوعي، غير أنه ليس مصنوعاً جاهزاً للبشر، وإنما هو من صنعهم ومن خلقهم، يتبدى في حياتهم الروحية والفنية والنفسيّة والاجتماعية والأخلاقية، وهو ثمرة لمستوى تطورهم الفكري ولعلاقتهم الاجتماعية.

والعلاقة بين الجمال في الطبيعة<sup>(2)</sup> والجمال في المجتمع لا تقل موضوعية عن موضوعية كل منها. وأساس هذه العلاقة أن الجمال في الطبيعة كان قائماً قبل بروز الإنسان ونضج حساسته الجمالية، لكن هذا البروز كان — في آن واحد — انقالة هامة في تطور الجمال في الطبيعة وبداية لنشأة الجمال في المجتمع. بدأ البشر يتعرفون على الجمال في الطبيعة، وبدأوا — في ذات الوقت — يخلقون — مادياً وروحياً — جمالاً على نهج قوانينها وعلى حسب تطورهم الفكري والاجتماعي. هنا أصبح التعرف الجمالي يتصل بعناصر جمالية مادية وروحية، كذلك فإنه — التعرف الجمالي — لم يكن عملية بيولوجية وإنما كان عملية اجتماعية تنهض علىوعي البشر وحواسهم المدركة والذائقة. لقد أصبح (الواقع) ثرياً بعناصره الجمالية، وأصبح ييدي من هذه العناصر بقدر تقدم البشر في علاقتهم بالطبيعة وفي علاقتهم الاجتماعية.

## (2)

توجد العناصر والخصائص والصفات الجمالية وجوداً موضوعياً في ظواهر الطبيعة وأشيائها وأحیائها وفي ظواهر المجتمع وعلاقاته وأفاطر سلوكه ومثله العليا. إن هذا الوجود لا يتوقف على الوعي به، إذ هو موجود مستقل عن إرادة البشر وإدراكهم ومعرفتهم. ولقد كانت منابع النيل جميلة — جليلة؟ — قبل أن يكتشفها بشر، ولقد كانت صور القهر الاجتماعي قبيحة قبل أن يكتشف النهج العلمي قوانينها. إن الظواهر والأشياء والأحياء وال العلاقات — في الطبيعة والمجتمع — تتضمن عناصر وخصائص وصفات جمالية بغض النظر عن إدراك البشر لها، وبغض النظر عن تقويم الذوات المدركة إن وقعت تلك العناصر والخصائص والصفات في حيز الوعي والإدراك. وهنا لابد من دفع الخلط — وستحاول دفعه في وحدة تالية من هذا البحث تتناول فيها: التعرف والإدراك والتقويم — بين وجود العناصر والخصائص والصفات الجمالية وجوداً موضوعياً، وبين التقويم الإنساني<sup>(3)</sup> لها. فليں جلال النيل — جماله؟ — متوقفاً على تقويم من يسبح فيه أو من يرثي أرضه من روافده أو من يشرب من عذب مائه، وليس قبح الحرب متوقف على تقويم من يخوضها متتصراً أو مهزوماً معتمدياً أو معتمدياً عليه.

إن البشر — في كل طور تاريخي اجتماعي — يقع عليهم على عناصر وخصائص وصفات جمالية في الواقع الطبيعي والاجتماعي. ويرتبط هذا الوعي الجمالي بالتقويم الجمالي الذي يتغير من طور إلى طور.

ويؤكد الوعي والتقويم الجماليان — على الرغم من التطور والتبني والذاتية فيما — موضوعية (الجمالي) في الواقع. ذلك لأن الوعي — مصحوباً بالتقويم في عملية معرفة واحدة — إنما لا يكون بغير (موضوع جمالي) كما أن هذا الوعي مرهون — في صحة محتواه المعرفي — بما يتضمنه من حقيقة ذلك الموضوع الجمالي. إن الوعي لا يهضم بمجرد الفكر والتصور، وإنما يهضم باكتشاف خصائص (موضوع) المعرفة. يتأسس على ذلك أن مقولات (الجميل، السامي، الجليل، الحسن، الوضيع، القبيح ... الخ)، إنما تشير إلى خصائص وصفات موضوعية.

### (3)

إن المسعى الأول للبشر هو أن يعرفوا واقعهم — الطبيعي الاجتماعي — ( عليهم)، وإن غاية هذا المسعى هو أن يغير البشر هذا الواقع. إننا نفترس العالم لنغره. وتتوقف قدرة البشر على تغيير واقعهم على قدر ما عرفوا عن هذا الواقع وتتوقف معرفتهم هذا الواقع على المدى الذي وصلت إليه علاقتهم بالطبيعة — سيطرة وإخضاعاً وتوجهاً — والمدى الذي وصلوا إليه في تنظيم حياتهم الاجتماعية : إن التغيير مؤسس على المعرفة، والمعرفة ثمرة لمستوى تطور العلاقة.

وعيننا هنا المعرفة الجمالية. وفي هذا السبيل فإن عملية التعرف الجمالي أساسية في الحياة البشرية هي إحدى العمليات المعرفية الأساسية. موضوع هذه العملية — كما سبق — قائم في الطبيعة التي أخضعها البشر، وفي الطبيعة التي لم يخضعوها كما أنه قائم في حياة البشر وعلاقاتهم الاجتماعية وفي حياة الأفراد النفسية والروحية. ومهما يكن التعرف الجمالي حصولاً أو وصولاً — الحصول مرحلة التعرف الجمالي الأولية، والوصول مرحلة الوعي الجمالي بالحقيقة الجمالية، وهي حقيقة (نوعية) و(تبني) — فإنه مشروط بمستوى تطور الجماعة عملياً واجتماعياً ومتناها الجمالي الأعلى. وهنا — في طبيعة التعرف والتقويم الجماليين — تهضم مشكلات علمية وفوكوية هامة :

**تهضم المشكلة الأولى من هذا الأساس : إن العناصر والخصائص والصفات الجمالية ليست ثمرة للوعي — التعرف. الإدراك — وإنما هي وجود موضوعي يصل الوعي في كل طور تاريخي اجتماعي إلى امتلاكه بعضها. يمهده — عادة — لتناول هذه المشكلة بأصول حول كيف يعي البشر واقعهم، وحول طبيعة ذات مدركة وموضوع مدرك، بين المدرك والمدركة، بين المعرفة والوجود<sup>(4)</sup>. ولكن من زاوية المعرفة الجمالية يتعدد المشكل**

بالصورة التالية : ما علاقة التعرف الجمالي وهو سيل المعرفة الجمالية بالتعرف والادراك العاديين وما سيل المعرفة البشرية عامة؟

وتهض المشكلة الثانية من هذا الأساس : إن التعرف عامة هو أصل المعرفة عامة، وسبيله الادراك الذي يتبعه تفسير. هنا يكون الحصول على الوعي بالشيء أي يكون (الحكم) حكما من أحکام الوجود، حكما بوجود المدرك. هذا عن التعرف — الادراك — عامة. أما عن التعرف الجمالي فهو أصل المعرفة الجمالية وسبيله الاحساس الذي يتبعه تقدير (تقويم) هنا يكون الحصول على الوعي بالجمال في الشيء، أي يكون (الحكم) حكما من أحکام القيمة، حكما بقيمة المدرك جمالا. إذا كان ذلك كذلك فإن المشكل يتحدد بالصورة التالية : إذا كان كل تعرف — جماليا وغير جمالي — يقوم على كل الحواس — حاسة تتأثر معها الخبرات السابقة لبقية الحواس، وقد تشاركها في لحظة التعرف حاسة أو أكثر — فليست ثمة للتعرف الجمالي حاسة محددة يتم بها، أي ليس لهذا التعرف الخاص أداة معرفية خاصة. وعلى هذا فما الذي يميز هذا التعرف الجمالي عن أي تعرف؟ وإذا كان أساس التعرف الجمالي هو التقويم الجمالي، وكان التقويم عامة — جماليا وغير جمالي — إنما يرتد إلى مصدر واحد هو الاحساس، فما الذي يميز هذا التقويم الجمالي عن أي تقويم؟ أي أن المشكل بعبارة أخرى هو : ما خصوصية التعرف الجمالي بين كل تعرف؟ وما خصوصية التقويم الجمالي بين كل تقويم؟.

وتهض المشكلة الثالثة من هذا الأساس : كل تعرف قائم على الادراك. وكل تعرف تقويمي قائم على الادراك (يتبعه تفسير) والاحساس (يتبعه تقدير. تقويم) وكل تعرف جمالي قائم على الادراك والاحساس والتقويم الجمالي. إذا كان ذلك كذلك، فإن المشكل يتحدد بالصورة التالية : إذا كان البشر يدركون الأشياء والظواهر والأحياء إدراكات ليست متطابقة، ويسعونها إحساسات متباعدة، فإنهن سيتهنون — طبعا — إلى تقويمات جمالية مختلفة. ثور — إزاء هذه التقويمات الجمالية المختلفة — ثلاثة أمور : ما قدر الذاتية (التفاوت في التقويم بين فرد وفرد، وبين جماعة وجماعة) هنا؟ وما قدر الموضوعية (صلة التقويم بصفات المقوم : الموجود الموضوعي المدرك المحسوس به)؟ وما قدر التاريخية (التفاوت في التقويم بين مرحلة تاريخية اجتماعية وأخرى)؟. بل ما صلة هذه الأمور الثلاثة — الذاتية الموضوعية. التاريخية — بعضها بعض في التقويم الجمالي؟. بحثة موجزة : ما معيار هذا التقويم الجمالي؟.

هناك منحى أول : في البحث يتوجه فيه الباحث إلى درس حركة العقل في عملية تعرفه وإدراكه للصفات الموضوعية لظاهرة أو لشيء أو لكتاب. وهناك منحى ثان : في البحث يتوجه فيه الباحث إلى درس ثمرة تلك الحركة العقلية، وهي ثمرة تبين في الحصول والوصول للذين أشرنا إليهم، أي في تحقق صورة المدرك في ذهن المدرك. وقد كان كل من المبحرين خاضعاً للتأمل الفلسفى الذى قبل التقدم العلمي والتكنىكى الأتغیر الذى تأسس عليه أن اصطنع الباحثون في المبحرين أدوات العلم ومناهج العلماء. ومن جهة البحث الجمالى فإن العمل فى المبحرين جميعاً قد أصبح من مهمة علماء النفس الذين يدرسون إحساسياً وتجريبياً عمليات الأدراك والاحساس الجماليين وعمليات الابداع الفنى عند الفنانين. أما علماء الجمال ونقاد الفن فإن مجال بحثهم ليس هو ثمرة التحقق في الذهن وإنما هو ثمرة التتحقق بالتشكيل، أي أن مجال بحثهم هو العمل الفنى نفسه لا العمليات التي جرت قبل تشكيله.

وقد أخذ علماء الجمال ونقاد الفن — شأنهم شأن أصحاب كل نشاط معرفي وبحثي يتجه إلى أن يكون علماً — يصطنعون أدوات العلم ومناهج العلماء. ومهمها يكن من أمر تميز التخصصات واستقلال العلوم، فإن ثمرة أصولاً فكرية هي سند للأدوات العلمية، هذه الأصول هي التي صاغها الفكر العلمي أساساً علمياً نظرياً للمعرفة. وهنا — في هذا الأساس العلمي النظري للمعرفة — ثلاثة مسائل :

### المسألة الأولى :

هي أن وقع العالم على حواسنا — وهو مصدر معرفتنا — ينبع لنا أفكاراً وصوراً. ولم يأت هذه الأفكار والصور موجودات موضوعية خارج ذاتنا، لأن الموجود خارج ذاتنا موضوعياً هو مفردات العالم — الواقع — وظواهره وأشياؤه وأحياءه، إنما تلك الأفكار والصور هي (صورة) هذا الواقع. إن ما حصله وعيينا وما وصل إليه من معرفة بالواقع، هو صورة هذا الواقع، وهي صورة لا تطابق الموجودات الموضوعية، لكنها — هذه الصورة — ليست بعيدة عن الموضوعية. كيف؟

### هنا متوجه المسألة الثانية :

وهي أن صحة المعرفة لا تهض (بمجرد) الأفكار والصور، وإنما تهض صحتها بقدر احتوائهما على عناصر جوهرية من حقيقة الموجود المدرك، موضوع هذه المعرفة.

معنى هذا أن المدرك موجود موضوعي خارج ذاتنا مستقل عن وعيها به، لكن وعيها به — بالادراك وما يتبعه من تفسير وبالاحساس وما يتبعه من تقدير : تقويم — وإن لم يطابقه، فإنه ليس بعيداً عن (موضوعيته)، ذلك أن الوعي هو امتلاك عناصر جوهرية منحقيقة الوجود المدرك. معنى هذا — من زاوية ثانية — أن المدرك موضوعي، وأن وعيها به تتحقق موضوعيته بقدر احتواه على عناصر جوهرية منحقيقة المدرك. هناك عوامل تحد هذا القدر وتحدده. ما هي؟

### هنا نجيء المسألة الثالثة :

وهي أن هذه العوامل يمكن درسها ومعرفتها علمياً لأنها هي بذاتها الدروس العلمي لمستوى تطور الجماعة في تعاملها مع عالمها الطبيعي ولمستوى تطورها في تنظيم حياتها الاجتماعية.

معنى هذا أن معرفة الجماعة وعاء حافظ لخبرتها التاريخية. معنى هذا — من زاوية ثالثة — أن العرف — الادراك — تارخياً اجتماعياً محدود بخبرة الجماعة، وأن للتقويم — مهما يكن من أمر مقوماته الذاتية والانفعالية والفردية — تارخياً اجتماعياً مواكباً — ومطابقاً في الكثرة من جزئياته — لتاريخ التعرف، وأنه — التقويم — محدود بخبرة<sup>(14)</sup> الجماعة.

هنا نكون قد اقتربنا من الارتباط بين التعرف والتقويم، ومهدنا للاقرابة من التعرف والتقويم الجماليين. ولا بد — إذا — من وقتيين، واحدة للتعرف وثانية للتقويم.

(4)

يفضي التعرف إلى معرفة بالواقع، لكنه لا يفضي إلى قيام (صلة) خاصة نوعية بهذا الواقع. وميزنا — في الفقرة السابقة — بين سبل علماء النفس في درس التحقق الذهني وسبل علماء الجمال والنقاد النظريين في درس التحقق الشكلي. وهذا غير بين سبل أولئك في درس الحركة الذهنية والنفسية لحظة التحصيل والوصول المعرفين، وسبل هؤلاء في درس نتاج هذه الحركة أي أنها هنا غير بين عملية التعرف ونتائج هذه العملية.

وبادئ ذي بدء فإننا نقف أولاً عند بيان حده قبل تبيين حدوده : هو توجه وتبهه وقدد وبقطة حواس ووعي من المدرك بأن المدرك قائم خارجه متسيز ومستقل عنه. وهو ثمرة التأثر بين القوى المدركة والحواس الملقاة، وبين التقافي والإادي،

وبين الانفعالي والعقلي، وبين الخبرات الراهنة والخبرات الماضية. وهو ثمرة التأثر بين صفات المدرك وخصائصه وعناصره من ناحية، وصفات غيره وخصائصه وعناصره من ناحية ثانية، ثمرة التأثر بين جزئيات الأبنية والأنساق والصيغ. أي هو سبيل البشر إلى عالمي التجريد والتعميم، خلق الصور والمفاهيم، المعرفة. ونلخص كل ذلك في (حدوده) :

— التأثر هو الأساس الأول للتعرف. ومن التأثر — كما سبق القول — ما يقوم بين الحواس المتلقية للخبرة الراهنة والقوى المدركة التي تستحضر ما استقر في الذاكرة والذكرة من نتاج الشيت والذكرى والتحديد. إن هذه القوى المدركة تكمل الخبرة الراهنة — التي تتلقاها الحواس — بالإحياء والاسترجاع للخبرات والحالات الشعورية والوجدانية والفكريّة، وتهض بالتأويل والاصطفاء والتنقيق والضبط، كما تنهض بالذكر وهو تلقيٌ، وبالذكر وهو إرادي. أما الحواس المتلقية فإن العلاقة بينها (تكاملية) : فليس بإمكان شيء معناه أن تتعطل الحواس الأخرى، كما أن هذه الحواس تعين الحاسة المتلقية لدرك ما يخبرتها مع هذا المدرك، فقد يبصر المرء شيئاً وتستدعي حواسه في ذات الوقت رائحة هذا الشيء أو ملمسه أو مذاقه.

ومهما يكن من أمر كل هذه القوى المتلقية والمستدعاة فإنها تتوجب — كما سترى في الفصل الثاني من هذا البحث — لحاجات عملية، كما أنها محكومة في تطورها وطاقتها بمستوى التطور التاريخي الاجتماعي : «مع هذا التطور الذي لحق بالحاسة الروحية المتذوقة وبالشعور الجمالي لدى الإنسان، كانت حواسه الخارجية — البصر بالسمع والشم والذوق واللمس — قد مهدت خلال النشاط العملي. فقد صقل العمل حواس الإنسان، وانتقل بها — عبر ملايين السنين — من ضيق الحاجات العملية الخثنة إلى ثراء الحالات الشعورية والاحساسات الإنسانية. فإذا كان النشاط العملي للبشر مصدرًا لثقافتهم وخبرتهم، فإنه في ذات الوقت أساس لتطور حواسهم من صورتها الغيرية البدائية إلى صورتها الإنسانية الراقية : فلقد أصبحت حواس الإنسان **الأول** حواساً (إنسانية) عندما اكتسبت، باعتبارها وسائل للإنسان في صلته العملية بعالمه الطبيعي والاجتماعي، رهافة ومقدرة بتقدم تلك الصلة وتطورها. فالعين قد اكتسبت وظيفتها الإنسانية لما استوعبت عملها النفعي المباشر من نظر ورؤية وإبصار، وتجاوزته لقد الملاحظة المتعمدة والمرآبة المدققة والرنو المتأمل، أي صارت العين عيناً إنسانية لما نسبت وظيفتها — مع الجانب النفعي — العملي — مصدر إمتاع وإشباع شعوري. وصارت الأذن أذناً إنسانية لما صقلت قدرتها على نقل الموجات الصوتية وعلى تعين

أنواعها ولداتها. كذلك تهذب حواس الشم والذوق واللمس، وتحت طاقتها على توصيل آثار المبهات الخارجية إلى المخ فأمدت الإنسان بكثير من الخبرات عن عالمه<sup>(6)</sup>.

— وكما يتم التأثر في التعرف بين الحواس الملائقة والقوى المدركة المستدعاة كذلك، فإن التأثر يتم بين صفات المدرك وعناصره وخصائصه التي تقع — أثناء التعرف — في متناول التقلي والاستدعاة. أي أن المعروف يتبدى (كلام بما أبدى من صفاته وعناصره وخصائصه)، كما تبدي العارف (كلام بما أعمل من حواسه الملائقة وقواه المدركة المستدعاة. إن المعرف لا يصطحب أدلة معرفية مخصوصة ليتعرف على عنصر مخصوص من عناصر المدرك. كذلك فإن المدرك لا يبني عنصراً واحداً منعزلاً عن صلاته وتفاعلاته بغيره من العناصر، كما أن المدرك بكل عناصره — التي وقعت في متناول الحواس الملائقة والقوى المستدعاة — إنما يتبدى متصلة ومتفاعلاً بغيره من المدركات. وهذا ما يفسر قدرة البشر على إدراك الأنساق والصيغ والابنية، متعينين بوجوه التقارب والتشابه، وبوجوه المخالفة والمشاركة.. الخ.

— والتعرف سبيل التجريد إذ هو يخلص المدركات من صفاتها غير الأساسية وهو مبيل التعليم إذ هو يعين على بيان الخصوصية والنوعية. والتجريد والتعليم هنا الأصل في المعرفة البشرية : «.. ووصول الذهن البشري إلى تكوين المفاهيم المجردة وإنشاء الرموز هو أولى القرائن المشيرة إلى تقدم هذا الذهن وإلى نمو طاقتى التجريد والتعليم فيه : فالتجريد هو القدرة على تخليص الصفة المترکبة بين مجموعة من الجزيئات والأشياء والوصول إلى الإكليات من خلال تحليل الجزيئات ومعرفتها أو هو انتزاع الكلى من الجزيئي بتخلص المعنى من المادة، بحيث يمكن استخراج الشيء من غير أن يرتبط هذا الاستحضار بشروط الوجود المادي وبشروط الزمان والمكان والتعليم هو إطلاق هذه الصفات المـ « مخلصة » أو المعانى المجردة — على كل الجزيئات والأشياء التي تشتهر في تلك الصفة، مع اتساع هذه الصفة لما يتجدد من جزيئات وأشياء داخل نفس المجموعة<sup>(7)</sup>» إن التعرف — على هذا — حالة (عقلية)، فهو يختلف عن العاطفة التي هي حالة (وجدانية)، وعن الاحساس الذي هو حالة (انفعالية). إن التعرف أصل المعرفة. والتعرف بذاته لا ينتهي إلى الصلات الخاصة بين البشر وواقعهم — الصلة الروحية، العقلية، النفعية، الجمالية... الخ — لكنه، لأنه سبيل كل معرفة سند أولى لكل صلة خاصة نوعية. إن التعرف ينتهي بمعرفة لا بصلة.

(5)

لا يقيم التعرف بذاته — وإن يكن أصل المعرفة — صلة خاصة نوعية بين المعرف وعالمه. ما الذي يقيم هذه الصلات الخاصة النوعية — النفعية، الروحية الجمالية،... الخ — بين البشر وعالمهم، واقعهم الطبيعي والاجتماعي؟؟ أساس كل هذه الصلات تقوم (التقدير) وهو يرتبط — بطبع — بالاحساس، لا التفسير الذي يرتبط — بطبع — التعرف. ولقد سبق القول إن الذي يجعل تعرفا ما (جماليا) إنما هو التقويم الجمالي، فكأننا قلنا هناك — ونقول هنا — إن التعرف الجمالي هو الاحساس الجمالي.

في عملية التعرف يكون التوجه — الإرادي — إلى الحصول على صفات المدرك الموضوعية وعناصره، وتكون هذه الصفات والعناصر بارزة في اتصال بعضها بالبعض الآخر، وفي تفاعل بعضها مع البعض الآخر. أما في عملية الاحساس فإن الفعل — غير الإرادي — إنما يكون لأثر صفات المدرك الموضوعية وعناصره على حواس المدرك المثلية وقواه المستductive، وتكون هذه الصفات والعناصر (محسوسة) بقدر اتصالها تلك الحواس والقوى وقدر تفاعಲها معها.

وفي عملية التعرف يكون التوجه الإرادي إلى الحصول على معرفة بجميع الصفات والعناصر والخصائص التي اتصلت بها الحواس المثلية والقوى المدركة. وهنا يخلص التعرف هذه الصفات والعناصر والخصائص من نتائجها (الانفعالية) مع حواسه، لأن الشأن إنما هو للوصول إلى (موضوعية) هذه الصفات والعناصر والخصائص. أي الوصول إلى (نوعية) المدرك ومقاييسه عن غيره من المدركات.

النتيجة هي التعليم. أما في عملية الاحساس فإن التفاعل غير الإرادي إنما يصل إلى صفة فردية أو عنصر فرد من صفات المحسوس وعناصره. إن الاتصال هنا — بين (المثلقي) والمحسوسين — يتم في (ظروف) محددة خاصة.

إنه لا يكون بين جميع (صفات) المحسوس وجميع (حالات) صاحب الحواس، وإنما يكون بين صفة فردية من صفات المحسوس وحالة خاصة — جمية وفمية و(حسية) — للمثلقي. **النتيجة هنا هي الشخصي.**

هنا يمكن القول إنه يسهل صياغة نتيجة التعرف (التعليم)، وصعب صياغة نتيجة الاحساس (الشخصي)<sup>(8)</sup>. بل إنه يمكن لائق أن يتصل اتصالا (مشمرا) بمحسوس وصعب عليه في ذات الوقت أن يعرف على هذا المحسوس.

يتي كل إحساس بتقويم محدد. ويكون الإحساس جمالياً إذا انتهى بتقويم جمالي :

هذا البناء على الطراز الفرعوني.

وهو بناء مريح : تقويم نفسي.

وهو بناء رائع : تقويم جمالي.

ليس هذا التقويم ثمرة لصفة موضوعية من صفات المحسوس به، ولكنه يشير — إن كان الإحساس سوياً — إلى صفة موضوعية في ذات الوقت. إنه يدل على صفة موضوعية وإن لم يطابقها.

إنه متميز وخاص. إنه ثمرة خبرة فريدة لا تطابق غيرها من خبرات المثلقي، ولا تطابق خبرة من خبرات غيره من البشر. إنه لا يتصل بالتنوعية : التعميم. ولكنه يتصل بالعينية : التخصيص.

كل صلة هي تعامل نوعي خاص مع الواقع  
والصلة الجمالية هي تعامل جمالي مع الواقع.

فإذا كانت الحواس المثلقية والقوى المعرفة المستدعاة — أدوات الإحساس — مرتبطة في ثبوتها ودرجة تطورها وتلقّبها واستدعايتها بمستوى التطور العملي والتنظيم الاجتماعي للجماعة، فإن هذه الصلة ذات طابع اجتماعي.

وإذا كانت الظواهر والآحياء والأشياء — في الطبيعة والمجتمع — تضم من الصفات والعناصر والخصائص أكثر مما وقع في متناول الإحساس، وإذا كان ما وقع في متناوله إنما هو مرتبط بذلك المستوى من التطور العملي والتنظيم الاجتماعي للجماعة، فإن هذه الصلة ذات طابع اجتماعي.

إن عنصراً من عناصر الجمال في شيء ما لا يبرز في الإحساس الجمالي ولا يصاغ في التقويم الجمالي بحقيقة الموضوعية فحسب، وإنما يبرز استجابة حاجة روحية جمالية وحسب طاقته على الوفاء بهذه الحاجة. فإذا كانت الحاجات الروحية والجمالية للأفراد لا تتجاوز ذلك المستوى من التطور، فإن الصلة الجمالية ذات طابع اجتماعي.  
إن الصلة الجمالية بالواقع — بخصوصيتها وعناصرها الذاتية والفردية — صلة اجتماعية.

وهذا الأمر — اجتماعية الصلة الجمالية وطبيعة المعرفة الجمالية — موضوع الفصل التالي — المعرفة — من هذا البحث.

## مراجع و هوامش

(1) — راجع الفصل الرابع والثلاثين (ص 711) من المجلد الثاني، من مجموعة Great books of the Western World, London, 1952.

(و سنشير إلى هذه المجموعة بعد ذلك بالحرفين : G.B).

و راجع كذلك (ص 90) من كتاب :

The hidden God, by Philip Thody, London, 1976.

(2) — راجع — من وجهة نظر مثالية — ما على :

Hegel, The Philosophy of history, First Part, P. 219, (G.B).

(3) — راجع — من وجهة نظر مثالية — ما على :

— كتاب هيجل السابق، القسم الثاني، ص 267.

و راجع في نفس الأمر — من وجهة نظر مختلفة — ما على :

— عبد المنعم تلية : مقدمة في نظرية الأدب، دار الثقافة للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، سنة 1977، الفصل الأول من الباب الثاني.

(4) — راجع الفصلين السابع، والثامن عشر من المجلد الأول، في مجموعة : (G.B).

و راجع كذلك مقدمة كتاب جولدمان المذكور في الماخص الأول.

(5) — راجع — في طبيعة كل من التعرف والتقويم والتاريخ الاجتماعي المخلود بخنز الجماعة لكل منها — ما على :

(أ) الوحدات (5 — 6 — 18 — 43) في مجموعة (G.B).

(ب) جورج ستولتير : النقد الفني، دراسة جمالية وفلسفية، ترجمة فؤاد زكيها، مطبعة عين شمس، 1974 م، صفحات :

. . . . . 44، 54، 55، 58، 86، 87، 110، 111.

Critical Theory since Platon, edited by Hazard Adams, New-York, 1971, P. 1055, P. 1141.

(6) — عبد المنعم تلية : مقدمة في نظرية الأدب، ص 15.

(7) — المرجع نفسه، ص 23.

(8) — راجع الوحدات (6، 18، 22، 24) من المجلد الأول في مجموعة : (G.B).



## **الفصل الثاني**

### **المعرفة الجمالية**

**الوعية مدخل إلى الماهية**



وصلنا في الفصل السابق (التعرف) من هذا البحث – إلى أن قدرة البشر على تغيير واقعهم على قدر ما يعرفون عن هذا الواقع. ووصلنا إلى أن سبيل البشر إلى معرفة واقعهم واحد هو الإدراك – المترن بالتفاسير – الذي يفضي إلى : المعرفة. كما وصلنا إلى أنه بجانب معرفة الواقع، هناك «الصلة الجمالية» بهذا الواقع. وسيط البشر إلى هذه الصلة واحد هو الإحساس – المترن بالتقدير – الذي يفضي إلى : صلة خاصة نوعية هي الصلة الجمالية. وهنا نقول : إن صحة المحتوى المعرفي لثمرة الإدراك والتفاسير، إنما تبدى فيما يتحقق عنه هذا المحتوى من «حقائق» المدركات، أي أن صحة المعرفة لا تنهض بالمفاهيم والأفكار والتصورات والصياغات النظرية مجردة، وإنما تنهض صحتها على احتماء تلك المفاهيم والأفكار والتصورات والصياغات على حقائق أساسية تتصل «بماهية» موضوع المعرفة. وطبيعة الحال فإن هذه المعرفة ليست «علمًا» ولكن العلم، وهو يصنف الفروض ويضبط المناهج والطرق والأدوات، لا يمكن أن يغفل التراث المعرفي للبشرية. إن المعرفة تتصل اتصالاً حميمًا بالعلم، فهي وإن لم تنته بذاتها إلى «الحقيقة العلمية» إلا أنها «المادة» العقلية والفكريّة للعلماء، كأنها «البداية» الضرورية لفرض العلم ومشكلاته. نريد أن نقول : إن معرفة الواقع مبذولة – بدرجات متفاوتة للبشر، وأن العلم نشاط معرفي مخصوص ينهض به بعض البشر : العلماء.

هذا عن «المعرفة» أما عن «الصلة» فإنها تثمر ضرباً خاصاً نوعياً من ضروب المعرفة، يتصل – بصورة خاصة – بحقيقة المعروف «الموضوعية»، لكنه ليس «مادة» أساسية وبماشة من مواد العلم. إن الصلة الجمالية بالواقع تثمر معرفة جمالية بهذا الواقع. وتتحوي هذه المعرفة الجمالية – على الرغم من نهوضها على التقويم الذاتي، وهو عاطفي انتقالي روحي – على عناصر موضوعية أساسية تتصل بحقائق المدركات من ظواهر وأشياء وأحياء وعلاقات. وذلك لأن سلامة التقويم الجمالي ليست هي التي توجد الصفة الجمالية في المدرك، وإنما موضوعية الصفة الجمالية في المدرك هي التي توجد سلامة التقويم الجمالي، إذا كان التعرف الجمالي (الإحساس) سوياً. يمكن القول بعبارة أخرى : إن الصلة الجمالية بالواقع مبذولة – للبشر، وإن الفن نشاط جمالي مخصوص ينهض به بعض البشر : الفنانون.

إن هذا كله ينتهي بنا إلى نفي الصدام بين «العلم» و«الفن»، ولكنه ينتهي بنا في ذات الوقت إلى التمييز بينهما : إذا كان هناك سبيل واحد أمام البشر إلى «معرفة» واقعهم، فإن هناك سبيلين إلى «التعامل» مع هذا الواقع، سبيل العلم وسبيل الفن. أداة كل منها للحقيقة مخصوصة، كما تبدى الحقيقة في كل منها بصورة خاصة.

وهكذا نجد أنفسنا بصدّ تمييز المعرفة الجمالية، بعد أن ميزنا — في الفصل السابق — الصلة الجمالية. وهما تبرز ضرورة الموقف «النقيدي» من المناهج الفكرية في تمييزها لهذه المعرفة<sup>(١)</sup> الجمالية : إن المثالية — موضوعية وذاتية — قد أنكرت الوجود الموضوعي وجعلته تصوراً ذهنياً وشكلاً ظاهراً للفكر، أي أنها جعلت الوجود من خلق الوعي، الموضوعي من خلق الذاتي. إن الوجود الحق — في المثالية الموضوعية — هو عالم المثال وصفته التموجية والسردية والكمال. أما الوجود المدرك المحسوس فليس سوى صورة جزئية شائهة من ذلك الوجود الحق. والوجود الحق — في المثالية الذاتية — هو الذات، هو الوعي الإنساني، أما العالم خارج الذات فهو من خلقها، ووجوده متوقف على إدراكها. فإذا كانت الذوات تتغير، وإذا كانت كل ذات تخلق «العالم» على صورة خاصة، فليس هناك عالم واحد موضوعي، وإنما هناك عالم بعد الذوات المدركة. واضح أن هذا النظر المثالي يتيح إلى إهانة موضوعية الصفات الجمالية في الظواهر والمدارات والعلاقات، وإلى جعل الجمال من خلق الذات الفردية المدركة. كما أن هذا النظر يتيح إلى الانشغال بالبحث عن «ملكات» وأدوات معرفة خاصة وجداً ونفسية. ويؤدي هذا — في الجمال — إلى تفسير الصلة الجمالية بملكات معرفة مخصوصة، وإلى تفسير المعرفة الجمالية بالطوابع الفردية والذاتية فحسب. ويؤدي — في الفن — إلى البحث عن الحقائق النفسية والذاتية، أي إلى البحث عن الفنان في عمله الفني. ومن المثاليين: الماديون الميتافيزيقيون الذين فسروا الصلة الجمالية بصفات طبيعية «واقعية» في الظواهر والأحياء والأشياء والعلاقات، ومن هنا أهدروا — في تفسير المعرفة الجمالية — العناصر الذاتية والفردية كأهدرها الحاجات العملية والروحية، وهي ذات طابع اجتماعية. ويؤدي هذا — في الجمال — إلى أن الصفات الجمالية — طبيعية واجتماعية — هي التي «تدعوا» إلى صلة جمالية بها، وهي التي تقيم هذه الصلة، ويؤدي إلى أن المعرفة الجمالية ضرب من ضروب المعرفة «العلمية». ويؤدي هذا — في الفن — إلى البحث عن الحقائق الطبيعية والاجتماعية، أي إلى «طبيعة» تطلب صورة الواقع منعكسة مراجعاً في العمل الفني. وليس شك الآن — بعد التقدم العلمي والتكككي في الربع قرن الأخير — أن رد الصلة الجمالية إلى «ملكات» معرفة مخصوصة قد تجاوزه العلم بشوط طويلاً، بعد أن تجاوز «نظريّة الملوك» — أحد أصول الفكر المثالي في القرن الماضي — وبعد أن أبدى المدرك كلاماً والمدرك كلاماً. وتأسس على هذا أن رد المعرفة الجمالية إلى طوابع فردية وذاتية أصبح محدوداً لا يرد في الفكر الجمالي إلا في كتابات غلاة المثاليين الذاتيين. كذلك فإن رد الصلة الجمالية إلى «صفات طبيعية واجتماعية» تقيم بذلك صلة البشر الجمالية بها قد تجاوزنا

العلم بشوط طويل، بعد إذ أبدى حركات الذات المعرفة نحو موضوع المعرفة، وما يقف وراء هذه الحركة من حاجات جمالية وروحية فردية واجتماعية. وتأسس على هذا أن رد المعرفة الجمالية إلى ضرب من المعرفة «العلمية» قد أصبح محدوداً لا يرد في الفكر الجمالي إلا في كتابات غلاة الماديين الميتافيزيقيين. أما عن الفن في مناهجهم فإن طلب حقائق الواقع منكهة مراوياً في الفن أصبح فهماً «جلفاً» لا يقف عنده باحث اليوم، إذ تجاوز البحث العلمي طلب «الواقع في الفن» — وهو الطلب الذي ينشغل في الأعمال الفنية بصور الواقع عن «تصويرها» — إلى طلب «الفن في الواقع» وهو الطلب الذي يفسر الظاهرة الفنية في علاقتها بغيرها من الظواهر بعد أن يفسرها في ذاتها. كذلك فإن طلب الحقائق النفسية للفنان «من عمله» يشغل عن طلب تشكيل هذه الحقائق النفسية جمالياً «في عمله». ولقد أصبح التتحقق الإبداعي للحقائق النفسية في الأذهان من شأن عالم النفس، كما أصبح التتحقق التشكيلي في الأعيان من شأن عالم الجمال ونقد الفن. إن حقائق واقعية ونفسية تفسر المثير الأولى الذي يمحز الفنان إلى الإبداع. ومساعه ليس صياغة مفاهيم وأفكار حول تلك الحقائق، وإنما مساعه هو التشكيل الجمالي لموقف ذي طبيعة نفسية فكرية اجتماعية. وتتبدي عناصر الموقف مشكلة، لذا لا يمكن فهمها ولا «الحديث» عنها إلا بقرائين تشكيلية. إن الفنان لا يواجه المثير وإنما يستجيب له، وهو لا يصوغ الموقف وإنما يشكله. فالشكل سبيل الفنان إلى إعادة «ترتيب الأوضاع» في عالمه النفسي، وإلى إعادة «بناء العلاقات» في عالمه الواقعي، للوصول إلى واقع نفسي وروحي اجتماعي أكثر كلاماً وتناغماً وانسجاماً. لهذا كله فإن المشكل الذي يواجهه الفنان هو مشكل تشكيلي. ولقد أصبح هذا المشكل التشكيلي هو «المادة» المتميزة التي تحدد مجال البحث الجمالي والفنى. لقد صار مشكل الفنان والنقد واحداً. وتأسساً على هذا فإن أي استخلاص واقعى لا تدل عليه قرينة تشكيلية وإنما يقع في مجال أصحاب علوم الاجتماع والتاريخ والاقتصاد و لا يقع في مجال أصحاب علم الجمال والنقد الفني الذين يدلون على الواقعى بقرائين تشكيلية. كذلك فإن استخلاص أية حقيقة نفسية لا تدل عليها حقيقة تشكيلية وإنما يقع في مجال أصحاب علم النفس و لا يقع في مجال أصحاب علم الجمال والنقد الفني الذين يدلون على الحقائق النفسية بالحقائق التشكيلية.

أتجه بحثنا هنا إلى التمييز بين معرفة ما هيتها (علمية)، ومعرفة نوعية ماهيتها (جمالية). وهي يمكن يفيدنا — وإن أفاد في مجالات أخرى غير البحث الجمالي — أن نعتمد **تصنيف الأرسططاليسي للمعرفة**، وقد رأى أرسطو فيه أن وظيفة المعرفة تحدد نوعيتها،

ورأى فيه للمعرفة ثلاثة وظائف مدارها أن الناس تطلب المعرفة لتتعلم أو لتنفع أو لتبتعد. لم نعتمد التصنيف اليكوفي الذي نهض على ملوكات عقلية ثلاثة هي العقل والتخين والذاكرة. ولم نعتمد القول بالتضاد بين معرفة مباشرة حدسية ومعرفة غير مباشرة «انتقالية» برهانية أو استدلالية، و لا القول بالتضاد بين معرفة مشخصة حية ومعرفة مجردة عقلية، ولم نعتمد القول بالتضاد بين حقيقة موضوعية تصل إليها الأذهان وحقيقة صورية تستقل عن الأذهان. ولم نعتمد — أخيراً — القول بالتضاد بين صفة حقيقة تحخصوص ما هو موجود وصفة مثالية *تُتخيل* لغير موجود.

إنما اتجه بختنا إلى درس معرفة علمية ومعرفة جمالية، ليس لبيان التضاد بين علم وفن، وإنما لتمييز كل منها عن الآخر. وما دام هنا الأساسي — في هذا الفصل من البحث — هو طبيعة المعرفة الجمالية، فإن وقوتين عند خصائص كل من «الجمالي»<sup>(2)</sup> و«الفن» ضروريتان في هذا السبيل.

### (1)

إن صلة الإنسان الجمالية بواقع ذات «شخصيات» فردية وذاتية، وهي — في ذات الوقت — ذات «طوابع» اجتماعية. كيف؟ إن هذه الصلة «كيفية» تعامل بين «الفرد» وواقعه، وهي كيفية تشعر ضرباً خاصاً — ذاتياً موضوعياً — من المعرفة.

ويؤثر هذا الضرب المعرفي الخاص في تكوين المثل الأعلى الجمالي للجماعة ويتاثر — في ذات الوقت — بهذا المثل الأعلى الجمالي. إن ثمرة الصلة الجمالية — وتتبدي هذه الشمرة في فكر جمالي وتصورات وقيم ومثل علياً جمالية — تقع جزءاً من البناء الثقافي للمجتمع، وهو البناء الذي يعكس طبيعة العلاقات الاجتماعية السائدة في هذا المجتمع ومستوى تطورها. وما دام البناء الثقافي محكموا باتجاه «فكري» عام معبر عن الأوضاع والعلاقات التاريخية الاجتماعية فإن ثمرة الصلة الجمالية محكومة بذات الاتجاه. ونستطيع القول هنا إنه على الرغم من خصوصية الصلة الجمالية وعلى الرغم من نوعية ثمرتها — أنقول بسبب تلك الخصوصية وهذه النوعية؟ — فإن هذا الضرب من التعامل مع الواقع — الصلة الجمالية — ينهض بدور بارز في التغيير التاريخي والاجتماعي، لأنه الضرب الذي تسطع فيه التناقضات من خلال ما يكشف عنه من وجوده تناغم ووجوه نشاز في السلوك والأعراف والمثل وظواهر الحياة الاجتماعية وطرائق الحكم.. إلخ. وتأسيساً على هذا كله فإن أمرتين يتهددان بصدّ العلاقة بين الصلة الجمالية والعلاقات الاجتماعية من ناحية وبين الصلة الجمالية وصور البناء الثقافي المختلفة من ناحية ثانية.

أوهما : أن الصلة الجمالية لها «خصوصية» إذ هي ليست «علاقة اجتماعية» كما أنها ليست انعكاساً آلياً للعلاقات الاجتماعية — كصور البناء الثقافي وأشكاله — وإنما هي صلة خاصة «ذات طابع اجتماعي» تكتبه لأن ثمرتها — من الأنظار والنظريات والقيم والمثل والأفكار الجمالية — محكومة بما يسود البناء الثقافي للمجتمع : تشارك في تكوين هذا البناء كما تشارك في تغييره، وهي متأثرة بنهجه مؤثرة فيه.

وثانيهما : أن العلاقات الاجتماعية تحد الصلة الجمالية بتحديد آفاقها، وأن الصلة الجمالية تنزع نحو الإفلات من هذا الحد والتจำกيد، ثم إنها بطبيعتها تكشف «طبيعة» العلاقات الاجتماعية فتساعد على التغيير الاجتماعي.

إذن لا بد من بيان هذه الأمور : نشوء الصلة الجمالية بطبيعتها الفردية الذاتية، ونشوء الطوابع الاجتماعية لهذه الصلة، ونشوء المثل الجمالي الأعلى لدى الجماعة.

رأينا — في موضوع سابق — أن التعرف «نفعي» إذا كان موجهاً بحاجة عملية ساعياً إلى تلبيتها، وأنه «جمالي» إذا وجهته حاجة جمالية روحية فسعي إلى تلبيتها. إن البشر لا يدركون كل صفات الظاهرة وكل عناصرها، وإنما تتوجه القوى المدركة إلى الصفات والعناصر التي تطلّبها الحاجات العملية النفعية وال الحاجات الروحية الجمالية. ولقد تطور «الجميل» عن «النافع»، ثم نضجت الظاهرة الجمالية مستقلة عبر ملايين السنين من التطور البشري، لكن الجميل — بعد الاستقلال النسي للظاهرة الجمالية «يتناقض» مع النافع تناقضاً أصيلاً : إن النشاط العملي للبشر مسرّ بغایاتهم، وكانت هذه الغایات — أول أمرها — نفعية، ولكن هذا النشاط العملي وما نشأ عنه من علاقات قد أنشأ حاجات نفعية جديدة و حاجات روحية جمالية وارتقى بالحواس والقوى المدركة حتى هيأها لصلة جديدة بين البشر وواقعهم هي الصلة الجمالية. لقد تبدّت هذه الصلة في كل مظاهر الطبيعة وفي كل مظاهر الحياة الاجتماعية، ولقد تطورت حواس البشر المدركة والذائقة بحيث تدرك في كل تلك المظاهر والظواهر ما يرزوه مستوى التطور من عناصرها الجمالية وما يفي بال الحاجات الإنسانية الجمالية والروحية. إن النشاط العملي — وهو يتوجه إلى تلبية الحاجات النفعية — أنشأ الحاجات الجمالية، وطور الحواس والقوى أدوات إنسانية تعين على تلبية هذه الحاجات : «... لقد كان الإنسان يرى — بصورة غامضة — فيما يصنعه لوناً من البيطرة على مادته ولوناً من الشعور المبهم بتحقيق الذات عن طريق أولى للخلق والإبداع والتشكيل. غير أن هذا كان شعوراً مبكراً بفرحة «الصنع» والقدرة على التحويل، لكن هذا الشعور الخلاق لم يتجمد في أعمال فنية

مستقلة. إنما بدأ الفن في وجوده المتميز عندما صار العمل «إنسانياً» أي عندما صار خاضعاً لأهداف إنسانية واعية. فهنا تحول تاريخ الإنسان من أن يكون «تاريخاً بيولوجياً» إلى أن يكون «تاريخاً اجتماعياً» متبدياً في أشكال ثقافية من بينها الفن. كذلك فإن العمل قد صاحبته المعاناة الجمالية وتتطور معه الشعور الجمالي لدى البشر، وهو الذي طوره وأغاه. لكن هذا الشعور كان «فرحة فطرة» بدائية عندما كان العمل في صورته الأولى الحيوانية، عندما كان متوجهاً فحسب إلى إرضاء الحاجات المعيشية والبيولوجية القريبة. فلما تطور العمل إلى صورته الإنسانية الوعية الهدافة ونشأت معه حاجات إنسانية جديدة تحول ذلك الشعور الجمالي البدائي إلى «متعة روحية». وارتباط هذه المتعة الروحية بالحاجة الإنسانية يجعل الجميل يتضمن بالضرورة النافع ولا يتناقض معه، إذ يرى الإنسان هنا، كمنتج، أن ما صنعه يحقق نفعاً مباشراً ويلبي حاجة عملية قائمة، كما يرى فيه في نفس الوقت قدرته على الخلق وطاقته الإبداعية، وفي هذا أعلى مدارج المتعة الروحية والجمالية...»<sup>(3)</sup>. معنى الكلام هنا أن العمل — وهو نشاط جمعي اجتماعي — قد أقام الصلة الجمالية بين الإنسان وواقعه، وهي صلة ذات طبيعة فردية ذاتية اتخذت طوابع اجتماعية بعد مراحل طويلة من التطور البشري. وبهم هاهنا أن «ال فعل» قد ولد «الانفعال»، وأن الصلة الجمالية قد أصبحت نشاطاً إنسانياً أساسياً. وبهم كذلك أن هذه الصلة الجمالية قد أصبحت نشاطاً إنسانياً أساسياً. وبهم كذلك أن هذه الصلة الجمالية قد صارت مصدر ضرب خاص من «المعرفة» بالواقع : ماهيتها جمالية، ومادتها الطبيعة والمجتمع بظاهرها وظواهرهما، ومحاله الحياة النفسية العاطفية الروحية، وأداته القوى المدركة والطاقات الذائقة. وبهم كذلك أن هذا الضرب الخاص من المعرفة — باعتباره كيفية تعامل مع الواقع — قد صار سبيلاً للإنسان إلى ضروب خاصة من «العارف» تزيل غوماض وجوانب إبهام في عالمه النفسي والجسدي وفي واقعه الطبيعي والاجتماعي : إن الخبرة الجمالية — وهي ثمرة هذه الكيفية من التعامل مع الواقع — تعنى على اكتشاف المركب في البسيط والناضج في الأولى، كما أنها تعين على أن يتطور البسيط إلى مركب والأولى إلى ناضج. فمن الإشارات الأولى — الآيماء والآباء... إلخ تنمو صور مبكرة تتطور مع الخبرة الجمالية إلى طريق الوعي بالتجانس والتاليف. ومن خبرات جمالية أولية تتصل بصور من التضييد والتنسيق تتراءَك خبرات جمالية في اتجاه الوعي بالموازنة والتوازن، وفي اتجاه تحصيل عناصر النسبة والمقابل والتطابق، أي في اتجاه الوعي بالتكوينات والخاذج والأعماط. إن نضج هذه الخبرات الجمالية — بنضج الخبرة التاريخية الاجتماعية العامة — يؤهل التعرف الجمالي للوصول إلى «معارف» جمالية أعقد، ويؤهل الوعي الجمالي

لتحصيل هذه المعارف : تتجه هذه الخبرات الجمالية الناضجة — المركبة، المقددة ؟ — إلى الوعي بحقيقة «التناظر» ومدارها أن اكتشاف عنصر من عناصر ظاهرة ما يعين — ضرورة — على اكتشاف كافة عناصرها.

وتتجه إلى الوعي بحقيقة «التناجم والانسجام» ومدارها أن الكيفية الصحيحة لترابط عناصر شيء ما تؤدي إلى التوصيل الصحيح لأثر هذا الشيء أو إلى الأداء الصحيح لوظيفة هذا الشيء. وتتجه إلى الوعي بحقيقة «التناسب» ومدارها أن الصلة الصحيحة بين عناصر شيء ما تؤدي إلى صحة قيام كل عنصر بدوره وإلى سلامته موقع كل عنصر من كافة العناصر، وإلى سلامته نهوض «الكل» بوظيفته.

وتتجه إلى الوعي بحقيقة «الإيقاع» ومدارها صلة العنصر بالعنصر وصلة العنصر بكافة العناصر، وهي الصلة التي تتضمن — بصورة غامضة التوافق والتراجع — وتنهض — بصورة واضحة — على التعاقب والترابط والتكرار. وبطبيعة الحال فإن «الوجه الأخرى» من علاقات العناصر — تعني بالوجه الأخرى : التنافر، التشوز، التناقض... الخ — قد كانت تعين على نضج الخبرات الجمالية وعلى حصولها على «حقائق» الصفات والعناصر والخصائص الجمالية في الظواهر والأحياء والأشياء. إن «المصطلحات والدلالات الجمالية لأنفاظ بأعينها» إشارات إلى خبرات البشر الجمالية : الجمال والجلال وما يدور في دائريهما من «الرفعة، السمو، الحسن، الفتنة، الروعة، العظمة، الباه، السناء، الكمال، الحلاوة، النطف، الصباحة، الرضاة، الملامة، الظرف، الرشاقة... الخ. وما يكشف عن «حالات» من التعرف والتلقى : السرور، الرضا، الازياح، الفرح، الحبور. وما يشير إلى «مشاعر» بالتناهي إزاء الجمال وباللاتهائي إزاء الجلال<sup>(4)</sup> وبالعجز الأليم الذي يرغبتنا عن جليل وباللذة التي ترغبتنا فيه.

هذا عن تكون «الخبرة» الجمالية بالواقع، أي ثمرة كيفية التعامل الجمالي مع الواقع. والصلة الجمالية — كما ذكرنا في موضع سابق — ذات «طبيعة» ذاتية فردية، فكيف تتحدد هذه الصلة «طوابع» اجتماعية؟ وكيف ينبعج مثل جمالي أعلى للجماعة؟ ليس في البناء الثقافي للمجتمع ما ينبعج عن العناصر الموضوعية في الطبيعة بذاتها، ولا ما ينبعج عن الطاقات الذاتية للأفراد بذاتها. إن كل ما في البناء الثقافي للمجتمع إنما يعكس مستوى تطور العلاقة بالطبيعة وطبيعة العلاقات الاجتماعية يطبعان «ال حاجات» ذاتية الفردية بطوابع اجتماعية، كأنهما يحكمان استجابات الأفراد بهذه الطوابع. وهنا تصر الخبرات الجمالية — وهي ثمرات لصلة ذات طبيعة ذاتية فردية — إلى تعمم جمالي يعكس خبرة الجماعة ويكون مثلها الجمالي الأعلى. ويوثّر هذا المثل الجمالي الأعلى —

بعد تكونه ونضجه — في الخبرة الذاتية الفردية، فيحدها ويخدمها، لكن هذه الخبرة — بطيئتها — تعود إلى ذلك المثل الأعلى فتؤثر فيه بدورها. ينزع المثل الأعلى الجمالي للجماعة إلى تحديد الخبرة الجمالية الذاتية الفردية بمحدود الآفاق المماثلة لتطور الجماعة، وينزع الخبرة الجمالية الذاتية الفردية إلى هر هذا المثل للوصول إلى آفاق أبعد. إن الصلة الجمالية تنزع — في اتجاه المثل الجمالي الأعلى، وفي اتجاه البناء الثقافي، ومن ثم في اتجاه العلاقات الاجتماعية القائمة — إلى التعديل والتغيير والتشويير.

ويذهبى — بعد ما جاء في هذه الوحدة من البحث — أن المثل الأعلى الجمالي إنما يعكس «جمالية» القوة الاجتماعية المسيطرة في المجتمع، ولذلك فإن هذا المثل الجمالي الأعلى لا يتغير تغمراً أساسياً إلا بالتحولات الأساسية (المراحل التاريخية الاجتماعية: الاقطاعية، الرأسمالية... إلخ) في حياة المجتمع. إن المثل الجمالي الأعلى يعكس جمالية مرحلة تاريخية كاملة من حياة المجتمع، ولا يتغير هذا المثل تغمراً حقيقياً إلا بتغير هذه المرحلة.

## (2)

الجمالي أشمل من الفني. فالصلة الجمالية حقيقة من حقائق الوجود البشري عامة، تتبدى ما هيّها ونتائجها في كيفية تعامل تنشأ بين البشر وعالهم الطبيعي والاجتماعي. أما الفن فنشاط جمالي مخصوص، ينهض به الأفراد الفنانون. يتبدى الجمالي عناصر وخصائص وصفات في الظواهر والأحياء والأشياء، ويعمل الفني في دائرة هذه العناصر والخصائص والصفات، لكن «تاريخ الفن» لا «يشخص» كل هذه العناصر والخصائص والصفات، كما أن «الأعمال الفنية» لا «تشكل» كل العناصر والخصائص والصفات الجمالية في الواقع ما.

الجمالي كيفية تعامل أساسية مع الواقع، والفن يعتمد هذه الكيفية لكنه لا يستقرها. الجمالي صلة خاصة أحد طرفيها كافة البشر الأسواء، والفن نشاط مخصوص ينهض به أفراد فنانون.

ولقد رأينا — في الفصل السابق من هذا البحث — أن التعرف الجمالي فدي ذاتي إذ هو نتاج التقييم الجمالي الناهض على الاحساس والتقويم، وأن المثل الأعلى الجمالي اجتماعي إذ هو وجهة قوى اجتماعية محددة تسيطر اجتماعياً وتتحذى في الحياة الثقافية والروحية وجهاً واتجاهات تتفق ومصالحها.

ولقد رأينا كذلك أن التعرف الجمالي يؤثر في المثل الجمالي الأعلى للجماعة ويتأثر به، وأن المثل ينزع منزع الشيّط والتجميد، وأن التعرف ينزع منزع التعديل والتجدد والتشويه.

وكان معنى ذلك كله أن (التاريخ الجمالي) للمجتمع يعكس الانتقالات الأساسية في التاريخ العام لهذا المجتمع، وأن الخبرات الفردية الذاتية بنزوعها نحو زلزلة ذلك التاريخ الجمالي إنما تنهض بدور (نوعي) في التغييرات والانتقالات الأساسية في التاريخ العام للمجتمع. وهذا هنا سرّي في العمل الفني ما رأيناه في التعرف الجمالي. وفي التاريخ الفني ما رأيناه في التاريخ الجمالي.

إن العمل الفني ذو طبيعة فردية ذاتية وهو في ذات الوقت ذو طوابع اجتماعية، لأن التاريخ الفني اجتماعي، وكلامها — العمل الفني والتاريخ الفني — يؤثر في الآخر ويتأثر به. وينزع التاريخ الفني — إذ يعكس اتجاه القوة الاجتماعية السائدة — منزع الشيّط، والتجميد، وينزع العمل الفني منزع الزلزلة والتغيير. ونقف — في الفصل الثالث من هذا البحث : العارف — عند الطبيعة الفردية الذاتية للعمل الفني وصلتها بالطوابع الاجتماعية. أما هنا فنقف عند التاريخ الفني للجماعة، وهو العاكس بمراحله للمراحل التاريخية الاجتماعية في حياة هذه الجماعة.

وهيئه مشكلات نظرية ومنهجية يجد مؤرخ الفن أن عمله متوقف على صياغتها صياغة فكرية وعلمية صحيحة. وفي مقدمة هذه المشكلات النظرية والمنهجية مشكلة (الاستقلال النسي) لتطور صور الثقافة — بل لتطور كل صورة من صورها — في سياق التطور التاريخي الاجتماعي العام لمجتمع من المجتمعات. ومن هذه المشكلات مشكلة (خصوصية الظاهرة الفنية) بين صور الثقافة المختلفة، وصلة هذه الخصوصية باتجاه الأساس في البناء الثقافي من ناحية، وبقوتين التطور التاريخي الاجتماعي لهذا المجتمع أو ذاك من ناحية ثانية.

وال المشكلة الأولى مركبة لها صياغة فكرية علمية أساسية وحوها اتجهادات كثيرة. إنما يعنيها من كل ذلك جوانب للنظر تتصل بما نحن بصدده. فمن جانب أول وصل العلماء إلى أن الثقافة (الوعي الاجتماعي) — بكل صورها الفكرية والفنية والعلمية — انعكاس للوجود الاجتماعي وصياغة لحقيقة، وإلى أن هذا الانعكاس ليس آلياً حرفاً كما أن هذه الصياغة ليست مرآوية سلبية.

وذلك لأن الصلة بين الوجود والوعي صلة تأثير وتأثير متبادلتين دائمتين وصلة تداخل وتفاعل دائمتين. بل أن الوعي قد يسبق — في مرحلة من مراحل تطور المجتمع — الوجود ويوجه حركته نحو التغيير. ومعنى ذلك أن للثقافة استقلالاً نسبياً عن الوجود الاجتماعي الذي تعكس علاقاته وحقائقه، بل أن لكل صورة من صور الثقافة استقلالها النسبي أيضاً كأن كل منها (نوعية) بناء وتقاليد تتضمن عناصر خلقة فردية وذاتية وإنسانية : «إن التحليل المنهجي يعتمد بالقوانين العامة لحركة المجتمع وتطوره، كما يعتمد في ذات الوقت بالقوانين الخاصة لحركة كل ظواهر هذا المجتمع وتطورها، وسلامة التحليل ورقمه إنما يتوقفان على بيان كيفية عمل القوانين الخاصة في ظل القوانين العامة. والقانون العام هنا — في علاقة الثقافة بالأساس المادي للمجتمع : علاقة الوعي الاجتماعي بالوجود الاجتماعي — أن الوجود هو المفسر للوعي، وأن الوعي تابع في حركة تطوره للوجود في حركة تطوره غير أن للثقافة — على الرغم من خصوصيتها للقانون العام السابق — قوانينها الخاصة التي لا تتعارض مع ذلك القانون. فلثقافة وهي تصوغ المفاهيم الأساسية للوجود الاجتماعي استقلال نسبي عن هذا الوجود، كما أن لها وهي تعكس حركة تطورها تأثيرها الفعال في هذه الحركة. كذلك تتضمن الثقافة ملامح ذاتية وسمات وعناصر فردية. الثقافة — بهذا التقدير — ظاهرة من التعقيد والتراكب بحيث لا يمكن تفسيرها بعامل واحد، على الرغم من أن هذا العامل — تعبيرها عن الوجود الاجتماعي — هو مصدرها والأساس في تفسير مكوناتها ومضمونها. بل أن لكل صورة من صور الثقافة، أو لكل ظاهرة من ظواهرها العلمية والفكريّة والفنية استقلاله النسبي، وطبيعته النوعية وقانون تطوره. كما أن كل صورة من تلك الصور تتضمن من الملامح الذاتية والجوانب والعناصر الفردية ما يجعل ردها إلى عامل واحد — في التفسير والتطور — عاجزاً عن اكتشاف هذه الملامح والعناصر الذاتية والفردية...»<sup>(5)</sup> ومن جانب ثان فإن الصياغة الفكرية العلمية لهذه المشكلة قد وصلت في بيان الصلة بين التاريخ العام لمجتمع من المجتمعات والتاريخ الثقافي لهذا المجتمع إلى ما يلي : إذا كان تاريخ مجتمع من المجتمعات إنما يحدد مراحله العامة ما تعاقب على هذا المجتمع من أنظمة اجتماعية، فإن التاريخ الثقافي لهذا المجتمع إنما يحدد مراحله التحليل المنهجي لتلك الأنظمة وما يتتي إليه التحليل من طبيعة العلاقات الاجتماعية والطبقية في كل نظام منها. وإذا كان هذا هو القانون المفسر للظواهر الثقافية في مجتمع من المجتمعات، فإن التاريخ الثقافي لهذا المجتمع لا يتم بناء هيكله عملياً إلا ببيان الصلة بين القانون الخاص للتغير الثقافي والقانون التاريخي العام، إذ أن بيان هذه الصلة يحدد الاستقلال النسبي للبناء الثقافي والطبيعة النوعية المميزة لكل صورة من الصور الثقافية.

الانسانية وهذه الخصوصية هي التي يجعل للفن مسارا وقانون تطور متىزین ولكن هذا القانون المتىز يجعل وفق قوانين عامة هي قوانين تطور الوجود الاجتماعي<sup>(6)</sup>...».

إن الأساس المقدم فيما نحن بصدده — التاريخ للفن — هو عمل القانون الخاص بتطور الفن في دائرة القوانين التاريخية الاجتماعية العامة. هذا هو الأساس المنهجي للتاريخ للفن، لأنه — أي هذا الأساس — يبرز طبيعة الجمالية، التي لا يمكن أن تبرر إلا بطوابعها التاريخية.

وليس رب في أن هذا الأساس المنهجي هو المعن — إلى جانب إبراز الأصل وهو : الطبيعة (المادية) والطوابع (الطبيعة في ملابسات تاريخية محددة) — على بيان مراحل تاريخ الفن وعمل تطوره أو تخلقه، وبيان الحاجات الجمالية المؤدية إلى نشوء الانواع الفنية وعمل تطور هذه الانواع أو انقارضها أو تعدها أو استمرارها في غيرها... الخ، وبيان المبادئ والأصول الجمالية لنشوء المدارس والنظريات والاتجاهات والأساليب الفنية... الخ. واضح مما سبق أن العمل الفني كالتعرف الجمالي : كلاما فردي ذاتي. واضح كذلك أن التاريخ الفني لجماعة من الجماعات كمثلها الجمالي الأعلى كلاما تاريخي اجتماعي. أي أن تاريخ فن جماعة من الجماعات إنما تعكس مراحله المراحل التاريخية في حياة هذه الجماعة. ومadam الأمر كذلك — وهو كذلك علميا — فإن تاريخ الفن في الحقيقة تاریخان : تاريخ يبدو فيه الفن جزءا غير مستقل عن الممارسة العملية، وهو تاريخ الفن البدائي. وتاريخ يبدو فيه الفن بعد تحول (التجمعيات) البشرية البدائية إلى (جماعات) ذات أنظمة اجتماعية محددة. في التاريخ الأول كانت المظاهر والظواهر الروحية والثقافية والفنية في دائرة الممارسات العملية التفعية المباشرة، فإذا تضمن متنج ما تشكلا جماليا. وكان غير مقصود فإن هذا العمل كان (جمالة في نفعه) وفي التاريخ الثاني برزت المظاهر والظواهر الروحية والثقافية والفنية ناضجة مستقلة عن الممارسات العملية التفعية المباشرة، ويز لكل منها وظيفة و(نفع) في هذا التاريخ استقلت تلك الظواهر — نسبيا — عن الممارسة العملية، واستقلت كل ظاهرة من هذه الظواهر — نسبيا — عن غيرها والذي بهم هنا أن استقلال الظاهرة الفنية عن الممارسات العملية المباشرة من ناحية، وعن سواها من الظواهر الروحية والثقافية من ناحية ثانية قد أبرز (الأعمال الفنية) باعتبارها منتجات خاصة، وأصبح العمل من هذه الأعمال الفنية (نفعه في جماله) وليس رب في أن الوقوف للتمييز بين هذين التاریختين يعين في تصور (منهجية) ضابطة للتاريخ للفن : ولقد توفرت طائفة صالحة من الدراسات حاولت — مستفيدة من كشف أثرية وبحوث أثريولوجية — بناء هيكل لتاريخ الفن البدائي. وقد هذه الدراسات البدائيات الأولى تميز

ظاهرة الفنية إلى الفترات المتأخرة من العصر الحجري القديم وإلى العصر الحجري الحديث. ثم تضع هذه الدراسات محاور تبني عليها هيكل كل تاريخ الفن البدائي : المور الأول هو لمح التشكيل في قلب التجربة، أو نشوء التشكيل من التجربة، في المرحلة قبل السحرية. وتحدد هاوزر (أرنولد) هذا المور : «... إن الربط بين التصوير في العصر الحجري القديم وبين السحر هو خبر وسيلة لتفسير التزعة الواقعية في هذا الفن، فنث لأن التصوير الذي يرمي إلى خلق نظر للأنموذج — أعني بديلا له بالمعنى الصحيح، لا مجرد شيء يشير إليه أو يحاكيه أو يشبهه — لا يمكن إلا أن يكون ذا نزعة واقعية. ولقد كان المقصود من الحيوان الذي يراد بعث الحياة فيه بالسحر هو أن يbedo غمرا للحيوان الممثل في التصوير — وهذا ما لم يكن من الممكن حدوثه إلا إذا كانت لمسحة مطابقة بدقة للأصل.

والواقع أن الغرض السحري لهذا الفن هو بعينه الذي أرغمه على أن يكون ذا نزعة وفمية. فالصورة التي لم تكن تشبه موضوعها في شيء لم تكن رديئة فحسب، بل لم يكن لها معنى ولا جدوى. ويفترض الباحثون أن العصر السحري أي أول عصر لدينا فيه شواهد على وجود أعمال فنية، قد سبقته مرحلة قبل السحرية. ذلك لأن عصر السحر المكتمل يعم، بما فيه من طقوس ثابتة وأسلوب لصنع عجائب السحر تبلور بالفعل في صيغ محددة، لا بد قد مهد له عصر من التجريب البحث ومن النشاط العملي الذي يتحرر صيفه في غير تنظيم. وكان لابد أن تثبت - الصيغ السحرية فعاليتها قبل أن يتتسنى وضعها في إطار محدد. ولم يكن من الممكن أن تنتج هذه الصيغ بالتأمل المجرد وحده، بل لابد أنه قد عبر عليها دون بحث واع، وتطورت خطوة خطوة.

والأرجح أن إنسان عصر ما قبل المحر قد توصل إلى الارتباط بين النسخة والأصل عوضاً، ولكن لابد أن هذا الكشف كان له تأثير طاغٌ عليه. ومن الجائز أن كل مجال السحر الذي يرتكز على بديهيّة مسلم بها هي الاعتماد المتبادل بين الأشياء المشابهة، يوجّح ظهوره في مبدأ الأمر إلى هذه التجربة. ونحن نعلم أن هناك فكرين رئيسيين أكدوا بباحثون أنّهما الشيطان الأساسيان للفن : وأعني بهما فكرة التشابه والمحاكاة، وفكرة إنتاج شيء من لا شيء — أي نفس إمكان قيام الفن الابداعي ذاته. هاتان رؤيا كائناً قد ظهرتا في عصر التجريب والمكتشف السابقي على العصر المحر(7).

والمخور الثاني هو لمح أصل (فكري) عام للمارسة المحرية عند الجماعات البدائية، ثم لمح دور هذا الأصل في تفسير نشوء الفن وتحليل الممارسات الفنية الباكرة.

ويحدد فيزير (جيمس) هذا المخور الثاني : «... إذا حللنا مبادئ الفكر التي يقوم عليها السحر، فإنه يتحمل أن نجدها تحصر في مبدأين اثنين :

الأول هو أن التشيه ينبع الشبيه أو أن المعلول يشبه عنته.

والثاني هو أن الأشياء التي كانت متصلة بعضها بعض في وقت ما تستمر في التأثير بعضها في بعض من بعد أن تنفصل فيزيقيا.

ويمكن أن نسمى المبدأ الأول «قانون التشابه» وأن نسمى المبدأ الثاني «قانون الانصال» أو «اللامس» ومن المبدأ الأول، أي قانون التشابه يستنتج الساحر أن في استطاعته تحقيق الأهداف والنتائج التي يريدها عن طريق محاكاتها أو تقليدها.

ومن المبدأ الثاني يستنتج أن كل ما يفعله بالنسبة لأي شيء مادي سوف يؤثر تأثيراً مماثلاً على الشخص الذي كان هذا الشيء متصل به في وقت من الأوقات سواء أكان يؤلف جزءاً من جسمه أو لا يؤلف...»<sup>(8)</sup>.

والمخور الثالث لبناء هيكل لتاريخ الفن البدائي، هو لمح نضج الأصل الفكري للمارسات المحرية عند الجماعات البدائية — وهو المخور الثاني السابق — وبروز هذا النضج في (منطق أسطوري) يتحقق في الممارسة العملية والفنية في آن واحد. ولقد جاء تحديد هذا المخور في بحث سابق لنا : «... إنه إذا كان المنطق الأسطوري يحقق أهدافاً عملية واجتماعية في المجتمع البدائي، تقتصر عن تحقيقها أدوات البدائيين في تحقيق تلك الأهداف. لقد كان الفن البدائي ذا (مضمون) أسطوري، إذ كان يعكس علاقة سحرية أسطورية بالعالم ولا كانت تلك العلاقة قائمة على نسق الواقع التجريبي والاجتماعي، فإن ذلك المضمون كان (اجتماعياً) في حقيقته. فإذا كان الأساس في (مضامين) الفنان البدائية هو التعميم الرمزي — إن جاز هذا التعبير — للواقع التجريبي والاجتماعي، فإن (أشكال) تلك الفنون قد ارتبطت إلى حد بعيد بالوسائل والأدوات والأساليب والخامات التي عرفها ذلك الواقع التجريبي البدائي نفسه.

ولم يكن (المنطق) الأسطوري عند البدائيين ليتحول إلى (فن) لو لم يكن مرتبطاً ارتباطاً حسماً بـحياتهم العملية وبـنائهم الاجتماعي : فلقد أقام هذا المنطق علاقات ذهنية بين الأشياء المتشابهة، وعامل هذه العلاقات على أنها علاقات حقيقة قائمة في الواقع فعلاً، ونهض بإنشاء (مثال ذهني) لهذه القدرة. إن هذا المثال الذهني للقدرة الإنسانية لم يكن بعيداً عن الواقع العملي، وإنما كان مستفيداً من تجريد هذا الواقع ذهنياً وساعياً إلى إكمال عجزه وقصوره. وبسب هذا التصور والعجز في الواقع العملي البدائي فإن

المثال الذهني لمسيطرة الإنسان على عالمه ما كان له أن يتحقق في الواقع، فتحقق في الفن :

أي أن التعميم الرمزي — بعبارة أخرى : تحويل المفهوم إلى رمز والتجريد الذهني إلى تعميم في — جعل المنطق الأسطوري فناً أسطورياً. بهذا كان الفن البدائي تحقيقاً جمالياً لأهداف (واقعية) تعجز الخبرة عملياً عن تحقيقها أو أنه — أي الفن البدائي — كان تحقيقاً لوجود ساع إلى الاتمام، وجود يتحقق، وجود يصير — في الفن — وجوداً فعلياً.

وهذه الخصيصة في الفن البدائي لا تجعله مفارقاً لعالم البدائيين الواقعى بل تجعله كائناً لجواب جديد لم تكشف بعد ذلك العالم، كما تجعله ارتقاء من (رؤيه) المألف المبذول إلى معنى من معاني «الرؤيا» وإن لم يكن — هذا الفن — ليس حلمًا من أحلام اليقظة أو من أحلام النام. فان تلك الخصيصة لا تجعل هذا الفن — على الرغم من ارتباطه الشديد بالواقع التجربى — محاكاً أو تقليداً للظواهر العارضة بل تجعله بحثاً عن جوهر الظواهر وكالها. ولعل في هذا ما يفسر كثرة ما يحققه الفن البدائي من «آمنيات» الإنسان البدائي وأهدافه، كما أنه يفسر ارتباط هذه الآمنيات والأهداف بال حاجات العملية لذلك لأنسان البدائي<sup>(9)</sup>.

والمحور الرابع لبناء تلك الهياكل التي تصورتها الدراسات لتاريخ الفن البدائي هو حول «وظيفة» ذلك الفن : حيث تداخل مجالاً التجريب العملي والشكل الجمالي بحيث تداخلت الحدود الفاصلة بين «الفن» و«الواقع». ويحدد هاوزر هذا المحور : «... إن الصورة كانت هي التصوير والشيء المصور في آن واحد، وكانت هي الرغبة وتحقيق الرغبة في الرقت نفسه. ولقد كان صياد العصر الحجري القديم يعتقد أنه قد استحوذ على الشيء ذاته في الصورة، وبطبيعة الحال على الموضوع عندما يصور الموضوع. وكان يعتقد أن الحيوان الحقيقي يعني بالفعل من قتل الحيوان الذي تمثله الصورة. فالتشيل التصويري لم يكن بالنسبة إلى ذهنه إلا استباقاً للنتيجة المطلوبة.

وكان من الخط في اعتقاده أن يقع الحادث الحقيقي في أعقاب التشيل المحرّى له، وأن يكون متضمناً فيه بالفعل، إذ أن الاثنين لا يفصل بينهما إلا ذلك الوسيط غير حقيقي الذي يتالف من مكان وזמן. وعلى ذلك فلم تكن وظيفة الفن أن يكون بدليلاً رمزياً على الاتّلاق، وإنما كانت هذه الوظيفة متعلقة بالفعل الحقيقي المادّي. ولم يكن الفكر هو الذي يقتل، أو الإيمان هو الذي يحقق المعجزة، وإنما كان الفعل الحقيقي، أي تشيل التصويري، أو التصوير على الحيوان في الصورة هو الذي يقوم بالسحر.

إن فنان العصر الحجري القديم عندما كان يصور حيوانا على صخرة، كان يتبع حيوانا حقيقيا. ذلك لأن عالم الخيال والصور، و المجال الفن والمحاكاة المجردة، لم يكن قد أصبح في نظره ميدانا خاصا قائما بذاته مختلفا عن الواقع التجوبي ومنفصلا عنه. ولم يكن قد واجه الحالين المختلفين بعد، وإنما رأى في أحدهما استمرا راما متجانسا للآخر... .

في كل هذه الأمثلة إذن تتدخل الحدود الفاصلة بين الفن والواقع، ولا يصبح الاتصال بين المجالين خيالاً داخل نطاق الخيال الا في فن العصور التاريخية وحده، على حين أن هذا الاتصال كان في العصر الحجري القديم حقيقة بسيطة، ودليل على أن الفن يظل في خدمة الحياة تماماً.

و الواقع أن أي تفسير آخر لفن العصر الحجري القديم، كالقول إنه صورة زخرفية أو تعبيرية من صور الفن، هو تفسير غير مقبول، تكذبه سلسلة كاملة من الشواهد...<sup>(10)</sup> كان هذا عن تاريخ فن الجمادات البدائية. وهذا التاريخ أهمية بالغة لأنه يبرز طور النشوء للظاهرة الفنية متقللة عن غيرها من الظواهر، ويبين ارتباط هذا النشوء بالعمل الاجتماعي. وفي الانتقال التاريخي من (الجماعات) إلى (ال المجتمعات)، ثم في نصوج الطوابع الطبقية لهذه المجتمعات، يجد الدارسون الأصول الاجتماعية والجمالية والفكريّة العامة التي ينهض عليها «التاريخ الثاني للفن».

ويقف وراء كل هذه الأصول مبدأً تاريخي يؤكد تواصل الخبرة البشرية واستمرار القديم في الجديد، وبخاصة في الظاهرة الفنية، وفي هذا المبدأ يقول مؤرخ الفن أنزولد هاوزر : «... كانت نهاية العصر الحجري الجديد مؤذنة باعادة توجيه الحياة على نحو لا يقل شمولاً عن ذلك الذي حدث في بدايته، وبشارة في الاقتصاد ونظم المجتمع لا تكاد تقل عن تلك التي حدثت في مطلعه. ففي بداية ذلك العصر كان مظهر التحول هو الانتقال من الاستهلاك المجرد إلى الانتاج، ومن الفردية البدائية إلى التعاون، أما في نهايةه فقد أصبح مظاهر التحول هو بداية التجارة والحرف اليدوية المستقلة وظهور المدن والأسواق ونجمع السكان وتباينهم. وفي كلتا الحالتين تتمثل لنا صورة تغير كامل وإن كان حدوث هذا التغير يتخذ في الحالين صورة تحول متدرج أكثر مما يتخذ صورة انقلاب مفاجيء. ففي معظم النظم والعادات السائدة في عالم الشرق القديم نجد أن الأنواع الافتقراطية من الحكومات، والاحتفاظ الجزئي بالأقتصاد الطبيعي، وتغلغل العقائد الدينية في الحياة اليومية، والاتجاه الشكلي الدقيق في الفن — وهي كلها عادات وتقالييد مختلفة من العصر الحجري الجديد — تستمر جينا إلى جنب مع أساليب الحياة الحضري الجديدة..(11)».

أما عن الأصول الاجتماعية والجمالية والفكريّة العامة التي تصور الدارسون فهو  
التاريخ للفن عليها، فيمكن التماس بديايات نصوصها في القرن الماضي. فلقد سعى العلماء  
القرن التاسع عشر قرن التاريخ، إذ وصلت فيه فكرتا «التطور» و«التقدم» إلى أن تكونا  
«نظريّة» تضع بين يدي المؤرخ القانونين المفسرة للتاريخ والكافحة لتطور ظواهره ولعلاقة  
هذا التطور بالملابسات الموضوعية لمراحل التاريخ : «... فلقد وضع اتجاه عام لدى  
علماء القرن الماضي ولدى مفكريه، يذهب إلى أن لكل شيء تاريخاً. وكان لهذا الاتجاه آثاره  
البعيدة في كافة العلوم الطبيعية والاجتماعية، إذ تأسست عليه ثورة منهجية كاملة في النظر  
إلى العالم المادي والوجود الإنساني، وفي مناهج البحث وطرائق التفكير. كما زريل هذا  
الاتجاه الأفكار الكلاسيكية عن المطلق والسكن والثبات، ودفعها بالنسبي والحركة  
والتحريك. ولكن ظهرت في البيئات العلمية والفكريّة مناهج «تطورية» تجعل تاريخية ظاهرة  
«وعاء مغلقاً» منزلاً عن تاريخ الظواهر الأخرى وفي هذا السيل أصبح تاريخ ظاهرة ما أو  
نشاط إنساني ما واحداً من أمرين : إما أن يكون تاريخاً زمنياً «خارجياً» — إن صحت  
 العبارة — يعني بالاستمرار الزمني مع إنكار أن تكون هناك «قوانين» مفسرة لهذا  
الاستمرار. وإما أن يكون تاريخاً «داخلياً» مفسراً للقوانين الداخلية الخاصة بتطور الظاهرة  
و«مسيراً ذاتياً» بها مع إنكار أن تكون هناك «قوانين» أعم وأشمل تفسير تطور هذه  
الظاهرة في ترابطها مع كافة الظواهر الأخرى هؤلاء هم أصحاب «التاريخ» بالمعنى  
الميتافيزيقي الجرئي. لكن فكرة التطور وجدت صياغتها الناضجة في فلسفات من يمكن أن  
نسميهم أصحاب «التاريخية» الذين يرون أن «تاريخية» ظاهرة ما معناها كيفية عمل  
قوانين تطورها الخاصة وفق قوانين تطور عامة. غير أن من بين أصحاب «التاريخية» من  
جعل وراء القوانين الخاصة وال العامة للتطور «أفكاراً» أي من فسر الكون بالكون، وهؤلاء  
هم المثاليون ومن بينهم من رد هذه القوانين إلى أصولها الموضوعية في حركة التاريخ والمجتمع  
و«هؤلاء هم العلميون»<sup>(12)</sup>.

والممايز بين المنهجين — المثالي والعلمي — قائم بقوه في المحاولات التي تتصدى  
لتاريخ للفن.

ولقد خالوا هنا — ما دمنا بقصد المعرفة الجمالية من جهة التحقق في التاريخ  
جمالي والتاريخي الفني لدى جماعة من الجماعات البشرية — أن نبين علاقة الموضوعي  
— في ماهية المعرفة الجمالية — بالتاريخي، أي بسباق تطور هذه الجماعة أو تلك من  
جماعات البشرية : إن الذي «يخصّص» إحساساً يجعله إحساساً جمالياً إنما هو التقويم  
جمالي. وليس بمستطاع أن يقوم إحساس صفة جمالية بعينها في محسوس ما من جهة

الماهية الموضوعية للصفة المدركة خلال الاستجابة لحاجة جمالية ونفسية وروحية وهذه الحاجات — مع الاعتداد بمقاييسها الذاتية والفردية — ذات «نوعية اجتماعية، ومن ثم فإنها — أي هذه الحاجات — لا تتجاوز قدرة الجماعة في واقعها، اخضاعاً لعلمالها الطبيعي وتنظيمها لحياتها الاجتماعية. ويحدد العلم ما هو تاريخي في حياة المجتمعات بالمراحل الاستراتيجية الكبرى، أي بالانتقالات التاريخية الأساسية من مرحلة تميزها علاقات اجتماعية إلى مرحلة قائمة على علاقات اجتماعية أخرى. فإذا كان ذلك هو الاتصال بين الموضوعي في المعرفة الجمالية والتاريخي في التطور الاجتماعي، وإذا كان هذا هو حد التاريخي، فإن الأمر ينتهي إلى تحديد مراحل التاريخ الفني للجماعة بمراحل تاريخها العام.

## هوامش ومراجعة

### الفصل الثاني

١ — راجع في تمييز المناهج الفكيرية المثالية للمعرفة الجمالية :

(أ) المقالات : الرابعة والسادسة والسابعة في مجموعة : (G.B)  
 (ب) والصفحتان 642، 672، ومن 696 إلى 703 ومن 769 إلى 771 في كتاب Critical

Theory Since Plato

(ج) والبحث الذي كتبه ستونت (D. B) Sotut بعنوان :

(Aesthetics in Primitive Societies)

ص 189 في مجموعة :

Men and Cultures, London, 1960

(د) والفصل الثالث من الباب الثاني من كتاب عبد المنعم تlimya :

مقدمة في نظرية الأدب

(هـ) حدد جمع اللغة العربية بالقاهرة مصطلحى :

كيفيات ثالثة (qualities)

والكل عينى (Concrete Universal)

للمصطلح الأول : «أحكام قيمة تنصب على الشيء من حيث أنه خير أو شر، جميل أو فبيح، وكان للأشياء ثلاثة أنواع من الكيفيات : الكيفيات الأول تعبّر عن صفات الشيء الجوهرية كالامتداد والحركة، والكيفيات الثانية كالطعم واللون، والكيفيات الثالثة من ناحية الحكم عليه وتقديره».

وعن المصطلح الثاني :

1 — استعمل هيجل هذا المصطلح استعملاً غامضاً وفي معانٍ مختلفة، وشاع استعماله لدى كثيرون من معاصرين ولكن في مدلولات غير محددة.

2 — يراد به بوجه عام الكل الذي لا يقوم على التجريد. وإن تحقق في الخارج له وجود مستقل عن معنٍ الذي يدركه، كمثل أفالاطون، ويدركنا هذا المعنى بما قال به المدرسون من وجود الكليات قبل الأشياء». مجموعة المصطلحات العلمية والفنية التي أقرها الجمع، المجلد السادس عشر : القاهرة 1975 ص 228، ص 237.

2 — راجع في خصائص (الجمالي) وخصائص (الفنى) :

(ا) مواضع متعددة من القسم الثاني في :

Hegel The philosophy of history, (G. B)

(ب) والمقالات الرابعة والسادسة والعشرة في مجموعة (G.B) .

(ج) ومقدمة كتاب لوسيان جولدمان : The Hidden God

(د) والصفحات 47، 248، 249 في :

Criticism, The major texts, edited by walter Jack Bate, Newyork, 1952.

(هـ) والفصل الخامس (صفحة 140 وما بعدها) في :

Saintsbury, George : A history of Criticism, vol, 3, 8 imp, London

3 — عبد المنعم تلمسة : مقدمة في نظرية الأدب، ص 14.

راجع كذلك مواضع متعددة في مادتي (فن) ص 64 و (جمال) ص 112 من مجموعة (G. B)

وراجع — في المجلدين الثاني والثالث من مجموعة (G. B) — التطور التاريخي للمصطلحات التالية :

|             |   |          |                 |
|-------------|---|----------|-----------------|
| Sensation   | — | الاحساس  | Creation        |
| Harmony     | — | الانسجام | الادرارك        |
| Homogeneity | — | التجانس  | Rhythm          |
| Analogy     | — | المثال   | Synthesis       |
| Formula     | — | الصيغة   | Incompatibility |
| Sensible    | — | المحسوس  | العلاقة         |
| Inherence   | — | الملازمة | المساواقة       |
|             |   |          | الموازاة        |
|             |   |          | Parallelism     |

4 — راجع :

(ا) مواضع متعددة من المواد (4 — 6 — 22 — 24 — 28) من مجموعة (G. B)

(ب) والفصل الثاني (صفحة 25) من الباب الأول من كتاب عبد المنعم تلمسة : مقدمة في نظرية الأدب.

(ح) وصفحة 1148 وما بعدها في :

Critical Theory Since Plato.

(د) مواضع متعددة من الفصل الثالث ص 129، من كتاب أبو ديب : في البنية الابناعية للشعر العربي،  
بيروت، دار العلم للملائين، الطبعة الأولى، 1974م.

(هـ) لم يجز اللغويون الأقدمون استعمال لفظة (الجلال) لغير الاستعمال الديني المعروف.  
أما الجمال – عندهم – فهو الحسن في الخلق – والخلق، والفرق بين الجمال والحسن أن الحسن يكون  
في لون الوجه والجمال يكون في صور الأعضاء، والملاحة تعمهما كلها :

فك كل ملبع حسن وجيل معًا  
وليس كل حسن جيلاً  
ولا كل جيل حسناً

والآيات : الاشارة على أي وجه كانت.

والآيات : الاشارة إلى خلف خاصة.

راجع :

— مواضع متعددة من (لسان العرب)

— دقائق العربية. أمين آن ناصر الدين، ص 34، ص 40 — 35.

(و) يمكن ملاحظة تطور المصطلحات التالية في الأدب والنقد القديمين :  
البناء، النمط، الصوغ، الحوك.

فن البناء — مثلاً — قال الخليل بن أحمد «رثى البيت من الشعر ترتيب البيت من بيوت العرب الشعر».

المزناني : الموضع ص 21

وقال زاخر :

|                  |                   |
|------------------|-------------------|
| إما الشعر بناء   | يقتئه المبتونوا   |
| فإذا ما نسقوه    | كان غناً أو سيناً |
| إما واتساك حيناً | ثم يتتصعب حيناً   |

ابن عبد ربه : العقد الفريد، الجزء الخامس، ص 327.

وراجع عن نفس المصطلح (البناء) ما يلي :

— ابن طباطبا : عيار الشعر، تحقيق طه الحاجري وزميله، القاهرة 1956، ص 5.

— الآمدي : الموارثة، تحقيق السيد صقر، دار المعرفة 1961م، الجزء الأول، ص 281.

— ابن رشيق، العمدة، تحقيق محمد عزي الدين عبد الحميد، القاهرة، الجزء الأول، ص 120.

— حازم القرطاجنى : منهاج البلاغاء، تحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، تونس 1966، ص 278 :

- 5 — عبد المنعم تليمه : مقدمة في نظرية الأدب، ص 120.
- 6 — المرجع نفسه ص 125.
- 7 — هاوزر (أرنولد) : الفن والمجتمع عبر التاريخ، ترجمة فؤاد زكريا، القاهرة، دار الكاتب العربي، 1969 م الجزء الأول، ص 22.
- 8 — فويزير (جيسم) : الفصل الذهنى، ترجمة أحمد أبو زيد، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، 1971، ص 104.
- 9 — عبد المنعم تليمه : مقدمة في نظرية الأدب، ص 44.
- 10 — هاوزر : الفن والمجتمع عبر التاريخ، ج 1، ص 19.
- 11 — المرجع نفسه، ص 41.
- 12 — عبد المنعم تليمه : مقدمة في نظرية الأدب، ص 99.

وراجع كذلك كتاب لوسيان جولدمان.

The Hidden God.

المقدمة وص 47، ص 66.



### **الفصل الثالث**

---

## **العارف الجمالي**

---

(الدور النوعي مدخل الى المهمة)



شهد العصر الحديث نشوء طائفة من العلوم، ينهض كل منها بدرس ظاهرة أو (مادة) طبيعية أو انسانية. وأخر هذه العلوم ينهض بدرس الظاهرة الفنية. ومتناً — بطبيعة الحال — علوم أخرى حول ظواهر أخرى. ولكن المعرك الفكرى والمنهجي الراهن إنما يدور حول (علم الفن). ولقد قطع العلماء مراحل في معهم إلى تأسيس هذا العلم، وهي مراحل قليلة أولية، ولكنها جاءت بنتائج يعتد بها.

وحسينا هنا أن نشير إلى النهج (التأملي) الموروث في النظر إلى الفن، وإلى المبدأ الراهن الموجه لدرسه علمياً. فلقد حمل ذلك النهج التأملي الظاهرة الفنية بكل شيء عجز عن رده إلى مصدر معلوم، فربط الفن بمصادر (القيمة) وطلب إليه أن يصوغ المهموم والغايات، وأن يعكس المشكلات وال العلاقات، وأن يربى، وأن يوجه، وأن يستفر. ولقد كان ذلك كله نتيجة عجز النهج التأملي عن الوصول إلى (حقائق) الظاهرة الفنية، فتشغل بعلاقتها عن ذاتها. والمبدأ الموجه الآن هو درس الظاهرة الفنية في ذاتها ثم في علاقاتها. فليس هناك من سبيل إلى بيان (مهمة) الفن إلا ببيان (باهية) الفن.  
ويتصل بهذا المبدأ أمران : **علاقة المعرفة** — وبطبيعة الحال فانتا نذكرها هنا على المعرفة الجمالية — **بالموجود**، **وعلاقة العمل الفني بالتاريخ الفني**.

**وفي الأمر الأول:** فإنه قد سبق أن تقرر — في الفصلين السابقين — أن (حصول) الذات المدركة على خصيصة جمالية لموضوع ما غير (مثل) هذه الخصيصة في الموضوع ذاته. أي أن الخصيصة الجمالية لدى العارف غيرها متحققة في المعروف، غيرها في (الواقع)، وفي ذات الوقت فإن الخصيصة الجمالية (المعروف : المدركة) غير بعيدة عن الخصيصة الجمالية (الواقعية) — وذلك لأن الأولى لابد — إن كان الحصول والوصول الجماليان سوين — أن تحمل قرائن مشيرة إلى الثانية، وبقدر قوة هذه القرائن تكون (واقعيه) الخصيصة الجمالية ومع سطوع هذا الأمر الأول، فإن كثرة من المشغلين بالفكر والفن تخلط خلطًا قبيحًا بين المعرفة والوجود، بين الفن والواقع، أو (تطابق) بينهما.

**وفي الأمر الثاني** فإنه قد سبق أن تقرر — في الفصلين السابقين أيضًا — أن العمل الفني، شأنه شأن التعرف الجمالي، ذو (طبيعة) فردية ذاتية وهو (طوابع) اجتماعية. كما أنه قد تقرر أن التاريخ الفني، شأنه شأن التاريخ الجمالي، ذو طبيعة اجتماعية ويعنينا هنا ما انتهينا إليه هناك من أن العمل الفني والتاريخ الفني يؤثر كلامها في الآخر ويتأثر به. كما يعنينا أن التاريخ الفني — إذ يعكس اتجاه القوة الاجتماعية السائدة — ينزع متزع الشتت والجحيد، وأن العمل الفني ينزع متزع الرذيلة والغير. والاحترازان هنا يدوران حول الأمرين جميعاً :

ففي الامر الأول يتى الخلط بين (المعروف الجمالي) و (الموضوع الواقعى) الى المطابقة الآلية بين الفن والواقع. وفي الامر الثاني يتى الخلط بين العمل الفنى والتاريخى الفنى الى تغليب ما طبيعته اجتماعية على ما طبيعته ذاتية، وإلى تغليب (الطوابع) على (الطبيعة) في العمل الفنى.

إن المشكل الذى يواجهه الفنان مشكل تشكيلي. وهذا هو الأساس فى (ماهية) الفن، إذ هي ماهية جمالية، لأن الفن : ادراك جمالي للواقع ولأن العمل الفنى تشكيل جمالي لموقف من هذا الواقع. وهذا هو المدخل الصحيح لتأسيس مهمة الفن على ماهيته<sup>(1)</sup>. أما انشغال النظر التأملى — عبر تاريخ الفكر الفنى والجمالي كله حتى الخطوطات العلمية الأخيرة — بعلاقات الظاهرة الفنية عن ذاتها، فقد كان يؤسس الماهية على مهمة مفروضة على الفن من قوانين ظواهر أخرى، أو مفترضة له من مهام تلك الظواهر، يقول جيروم ستوليتز — وإن يكن قوله صادرا عن وجهة من التفكير مختلفة عما نراه — بقصد الانشغال بهمة للفن تتعلق بظاهرة أخرى عن الانشغال بهمة للفن تتأسس على مهمته الجمالية : «... لقد ظلل الفن يفسر وقدر، طوال التاريخ كله، وحتى عصرنا الحاضر، على أنس غير استطيقية : إذ كان يدخل من أجل منفعته الاجتماعية، أو لأنه يبث في النفوس معتقدات دينية، أو لأنه يجعل الناس أفضل من الوجهة الأخلاقية، أو لأنه مصدر للمعرفة. ولعل القارئ يدرى أن قيمة الفن تقدر في كل هذه الحالات بناء على ما يؤدى إليه من النتائج، لا من أجل أهميته الباطنة»<sup>(2)</sup>....».

ـ فإذا كان العمل الفنى قد نظر إليه من زوايا كثيرة إلا الرواية التي تبرز ماهيته وهي الرواية الجمالية، فإن تاريخ الفن نظر إليه في ضوء القوانين العامة للتاريخ العام، بحيث أغفل مؤرخو الفن التطور — المستقل نسبيا — للتقالييد الفنية كما أغفلوا كافة العوامل التي تفسر خصوصية تطور تاريخ الفن عامه، وحتى الذين تنبهوا في العصر الحديث — إلى الاستقلال النسبي لتطور التاريخ الفنى، لم يستطع بعضهم التمييز في هذا السبيل بين تطور الفن وتطور غيره من (الصور الثقافية) المختلفة. فها هو توamas مونزو يشير إلى تميز الفن بين صور الثقافة المختلفة، وإلى نهوض أنسس للتاريخ له : «... في الأزمنة الحديثة أصبح الفن، بالمعنى الجمالي، يعتبر مجالا ثقافياً متميزاً، ونشاطاً وخطاً من أنماط الانتاج. ويوجد الآن للفن عامه، ولكن فن معين، مؤرخوه المتعددون الذين يحاولون أن يرووا قصة هذا الخيط أو ذاك في العملية الثقافية. فالمؤرخ الذي يتناول الخزف أو النسيج فقط، لابد أن يكون يشكل ما أكثر تخصصاً من ذلك الذي يحاول أن يعالج كل الفنون، أو كل الفنون البصرية. وفي سبيل المعرفة الدقيقة الخبرة يحاول معظم

المؤرخين اليوم أن يتخصصوا كذلك في عصر معين وشعب معين، في نطاق فن واحد بذاته... وقد يكون مؤرخ الفن، في الجزء من الموضوع الذي يعالجها، حريصاً دقيقاً فيما يتعلق بالحوادث الفضفية والآثار المسيبة، أما خارج نطاق الجزء الذي يعالجها فإن معلوماته تكون عادة أكثر غموضاً.

ولقد حدث في مجال الدراسات المتخصصة لتاريخ الفن، تقدم كبير في تحويل التركيز على الروايات السطحية عن حياة الفنانين والموضوع البارز لفهم، إلى التركيز على تحليل الأساليب الفردية وأساليب الفترة ذاتها، وللتفصير أعمق للفن، على أساس شخصية الفنان وبيئة الثقافية. وتقتضي دراسات الأساليب التاريخية قدرًا من التعميم في السمات والاتجاهات التي تضمنها، ولكن يمكن أن تكون هذه الدراسات على نطاق ضيق نوعاً<sup>(3)</sup> ولكن موزرو نفسه يعود — في موضع تال من نفس الكتاب — عن هذا التمييز، فيخلط بين الفن باعتباره إحدى الصور الثقافية — في تطوره، وتطور الصور الثقافية الأخرى، أي أنه يعود إلى جعل تاريخ الفن جزءاً — غير مستقل ذلك الاستقلال النسبي الذي أشرنا إليه — من التاريخ الثقافي عامه، يقول : «... أما تاريخ الثقافة، يوصفه موضوعاً متميزاً، فهو أكثر ثباتاً على الترتيب الزمني، لا يقتصر على الثقافات البدائية. وقد يعتبر أحياناً أنه تاريخ الحضارة، ولكن (الثقافة) إصطلاح أوسع نطاقاً، يتضم الشعوب والأحقبات الحضرة وغير المحضرة. فإن أي تاريخ عام للثقافة لا يردد الاشارة إلى الفنون المتعاقبة الحقب يعبر ناقصاً إلى درجة تدعو إلى الأسى، وعلى حين يتابع مؤرخ الثقافة الترتيب الزمني، في الجملة، فإن له مطلق الحرية في أن يتخل عنـه، من وقت لآخر، ليناقش موضوعاً عاماً معيناً، مثل نظام العشيرة في مختلف بقاع العالم، وحيثند تحول طريقـه، لفترة ما إلى نهج علمي. كل هذه المواد تتداخل وتعاونـون معاً، ويستخدم بعضـها طرقـ ونتائجـ بعضـ، كلـما أقضـى الحالـ ذلكـ، وإنـ إدراكـ هذهـ الحقيقةـ وإجازـتهاـ ليـبعـرانـ الـيـومـ عنـ اتجـاهـ ثوريـ نحوـ الـبحـثـ العـلـمـيـ. وليسـ ثـمةـ عـلـمـ ولاـ فـرعـ منـ عـلـمـ، ولاـ فـرعـ منـ التـارـيخـ، لهـ مجـالـ ثـابـتـ لاـ يـبـدـلـ، ذـوـ حدـودـ شـرـعـيـةـ لاـ يـبـغـيـ تـحـطـهاـ أوـ اـجـتـياـزـهاـ، وـطـرـائـقـ خـاصـةـ بـهـ عـلـيـهـ التـراـمـهـاـ، فـكـلـ تـلـكـ المـوـادـ تـطـورـتـ مـنـ بـدـايـاتـ لـأـنـ فـاعـلـاتـ يـهـاـ نـسـبـيـاـ، ولاـ تـمـيـزـهاـ سـيـاجـاتـ أوـ أـسـوارـ، مـثـلـ الـعـقـارـاتـ الـخـاصـةـ. فـكـمـ مـشـاعـ مـشـترـكـ بـيـنـ الـعـلـمـ وـالتـارـيخـ وـالـفنـ<sup>(4)</sup>...».

وليس شك أن هذا كله — ثمرات المنهج التأملي في درس الفن وفي التاريخ له — قد انعكس على المدارس والنظريات والمناهج النقدية، فلم تلتمس في الفن غایته الصادرة عن طبيعته، وإذا ذكرت الحاجة الجمالية فإنما لتوضّع في صورة (الإمتاع) مقابلاً

(للافاده). أما الغايات الأكثر دورا عند تلك المدارس والنظريات والمناهج، فإنها كانت تلخص – تاريخياً – المشكلات الاجتماعية والفكريّة في عصر كل منها.

وببدأ تلك الغايات (بالتوازن الأخلاقي) الكلاسيكي، وتنهي (بالتوازن السلوكي) الوضعي، مارة (بالتوازن النفسي) و (التوازن الاجتماعي) الرومانسيين ولقد وصلت الأخلاقية الكلاسيكية – الأفلاطونية الأرسطية – إلى تعليمية خالصة عند كلاسيكي النهضة الأوربية، فها هو العبر فيليب سدن – أحد نقاد النهضة الأوربية في القرن السادس عشر – يتصور تلك الأخلاقية هذا التصور «... يزعم سدن إذن أن الشعر أكثر فائدة من حث التعليم الأخلاقي من الفلسفة والتاريخ، لأنه لا يتناول المسائل المجردة وحسب كما تفعل الفلسفة، بل يتناول الأمثلة الملهمة، وبما أن أمثلته ليست مشدودة إلى الحقيقة الواقعية، فإنه يجعلها أكثر احتمالا وإقناعا مما نجده في التاريخ. فهو يصور الماهية الحقيقية للفضيلة تصويرا متسمًا بالحيوية والجاذبية، بينما يصور الرذيلة بالحيوية نفسها فتظهر دائما قيحة منفرة(٥)...».

كانت هذه الأخلاقية التعليمية حلقة من تراث هائل درس الفن من زاوية متلقيه – فرداً وجماعة – درساً مؤسساً على المعضلة الأخلاقية والدينية. أما (التوازن النفسي) فقد كان غاية الفريق الأغلب من الرومانسيين، عندما حولوا الدرس من المتلقى إلى الفنان، وعدوا العمل الفني (تفنيساً) عن ذات نفس مبدعه : ووصل غلو بعض هذا الفريق إلى أن يجعل الفن هو الفنان : «.. ما هو الشعر ؟ إنه تقريبا نفس السؤال : ما هو الشاعر ؟ إذ أن الإجابة على أحدهما متضمنة في إيضاح الآخر...»(٦).

وشغل هؤلاء بعملية الابداع – وهي عملية سابقة على عملية التشكيل، والأولى مهمة علم النفس، والثانية مهمة علماء الجمال والنقد – واستخلصوا (معايير) نفسية، حاولوا أن يسحبوها على الأعمال الفنية باعتبارها – تلك المعاير – أساسا (نقدية) :

«... وما هنا ميل شائع لدى الرومنطيقين، وهو محاولة تعريف الشعر من خلال عملية الخلق الشعري، فلكي يكتب الشاعر شعرًا جيداً عليه أن يكون في كيت وكيت من الحالة الذهنية، والنوع الفلاقي من الشعر هو خير صورة لتلك الحالة الذهنية، وإذا ذلك النوع هو أكثر الأنواع شاعرية، وهو خيرها. ويبدو الجدل لأول وهلة كأنما هو دور، وهو كذلك بمعنى من المعاني، ولكن المتمعن في الأمر أنه محاولة لاستمداد أحكام معايير من وصف سيميولوجي(٧)...».

أما الفريق الآخر من الرومانسيين فقد كان موجهه هو أن النشاط الفني يتصل (بشيء ما)، وشغل هذا الفريق بـ (ما هذه عن النشاط الفني ذاته، ثم اختلف المفكرون والقاد — من هذا الفريق — حول تحديد (ما) هذه، ودارت تحديداً لهم حول (العصر، البيئة، التاريخ، القومية، المجتمع، الحياة... الخ).

وفي كل ذلك كانت تحديداً لهم مثالية غامضة لا تفصح عن قوى وعوامل وقوانين. ثم أسموا على تلك التحديداً — بغموضها ومثاليتها — فكرة المضامين (العصيرية، السياسية، التاريخية، الاجتماعية، الفكرية، الوطنية، القومية، الإنسانية... الخ)، أي أنهم عجزوا عن تمييز الظاهرة الفنية وشغلوا بعلاقتها بغيرها وفرضوا عليها وظائف مؤسسة على هذه العلاقات.

أما التوازن السلوكي عند الوضعيين فمعنى بتصل مباشرة بالنص (بالعمل الفني عامه)، ولكن من جهة كيفية تلقيه، لا من جهة كيفية تشكيله : «الغاية هي (ربط النقد، حتى ما كان عادياً تافهاً منه، بالفصیر السيكلولوجي المنظم). السيكلولوجيا إذن هي العلم الذي اختاره رشاردز. وصفات الأشياء لا تدرس على أنها حقائق مستقلة، ولكن على ضوء ما تركه من أثر في الأشخاص الذين يمارسون هذه الأشياء وقد تسائل كيف يستخلص رشاردز نظرية في القيم من مجرد الوصف، مهما يكن دقيقاً، فالسيكلولوجيا علم وصفي لا قيمي. وحل هذه المشكلة يتم بيسر إذا قدرنا القيمة على ضوء وظيفتها. (كل شيء له قيمة إذا كان يحقق رغبة). وأعظم الحالات السيكلولوجية قيمة هي التي تتحقق أعظم عدد من الرغبات، مع أقل مقدار من الخيبة يصيب الرغبات الأخرى، ولذا فإن الحالة المثلث هي التي يتحقق فيها التوازن بين الدوافع.

إذن فأول إسهام إيجابي يقدمه رشاردز في كتابه هذا هو صياغة هذه النظرية السيكلولوجية العامة — التي قد تسمى بالسيكلولوجيا البشرية. وهي تشمل علم الأخلاق أيضاً، ولكن بعد أن عرف تعريفاً جديداً اعتماداً على السيكلولوجيا السلوكية. الصالح هو الذي يتحقق فيه ويمكن الوصول إلى إدراك للقيمة بواسطة إحداث التآلف بين الوظائف في داخل الجسم<sup>(8)</sup>...». وهذا مسعى قد تفيد نتائجه علوماً تتصل مجالاتها بهذا الضرب من الدرس، لكنه — أي هذا المسعى — لا يتصل بعمل ناقد الفن.

بعد هذا القويم للمداخل التي دخلت منها الماهج المثالية إلى مشكلة الفنان، يندىء بوضوح المدخل المعتمد هنا وهو : صلة الفنان بعمله الفني من جهة طبيعة شعر الجمالي، وصلة الفنان بجمهوره من جهة طبيعة المعرفة الجمالية.

(1)

أما الموضوع الأول — صلة الفنان بعمله الفني من جهة طبيعة التعرف الجمالي — فقد استقر لنا في أمران :

في لأمر الأول يبرز ميل العلاقات الاجتماعية نحو الثبات والاستقرار، فيبرز — حسب هذا التزوع — ميلها إلى أن تحدد الصلة الجمالية — وخصائصها فردية ذاتية — بين أفراد الجماعة واقعهم بما هو ماثل من الخبرة الجمالية، وإلى أن تحدد هذه الصلة الجمالية؛ بافاق المثل الجمالى الأعلى السائد لدى الجماعة.

وفي هذا (النزاع) بين ما هو فردي وما هو اجتماعي تعمق (الطوابع) الاجتماعية للصلة الجمالية ذات (الطبيعة) الفردية، كذلك فإنه في هذا (النزاع) بين ما هو ذاتي وما هو موضوعي تعمق (الطوابع) الموضوعية للصلة الجمالية ذات (الطبيعة) الذاتية. ولقد ذكرنا في موضع سابق، أن الصلة الجمالية كيفية تعامل (خاص) بين الفرد وواقعه، وأن هذه الصلة الجمالية تثير ضرباً (خاصاً) من المعرفة. وهنا نقول — في ضوء (النزاع) الذي سلف ذكره — إن هذا الضرب الخاص من المعرفة ذاتي وموضوعي، وإنه — نتيجة ذلك (النزاع) ينهض بدور (نوعي) في عمليات التغيير التاريخي الاجتماعي، لأنه — وحده — من بين ضروب المعرفة البشرية الذي ينهض ببناء رمزي مواز للبناء الاجتماعي، حيث يبرز في هذه الموازاة — تشكيلاً — كل ما يمور به الواقع.

وفي الأمر الثاني : يبرز ميل التاريخ الفني نحو الثبات والاستقرار، فيبرز — حسب هذا التزوع — ميله إلى أن يحدد العمل الفني — وطبيعته فردية ذاتية — بما هو ماثل من الخبرة الفنية، وإلى أن يحدد هذا العمل الفني بافاق التقاليد الفنية لدى الجماعة. ولقد سبق القول إن العمل الفني يؤثر في حقائق التاريخ الفني وتقاليده، كما أنه يتأثر بهذه الحقائق والتقاليد. ويميل التاريخ الفني في تأثيره إلى التكين والتجميد والمحافظة، ويميل العمل الفني في تأثيره إلى التعديل والتشويه والتغيير.

وإذا استقر لنا هذان الأمران، فإنه من الطبيعي الوصول إلى نتيجتين واضحتين، بل هما نتيجتان لا زمان لمن يسلم بالأمرتين السابقتين.

أما النتيجة الأولى فحول (نزاع) بين عناصر (الموقف) في العمل الفني من ناحية، وحقائق تشكيل هذه العناصر في ذات العمل الفني من ناحية ثانية. إن عناصر الموقف — وهي المثير الأولي الذي يوجه الفنان إلى إبداع عمله — ذات طبيعة نفسية

وفكرية واجتماعية، ذات طبيعة ذاتية موضوعية كما سبق القول في الفصل الأول من هذا البحث، ولا تبين هذه العناصر — لدى الفنان — أفكاراً ومفاهيم، وإنما تبين (مشكلة) التشكيل — لا التعبير — إدراة الفنان إلى إقامة موازاة رمزية للواقع. ويتحقق في هذه الموازاة أدواتها : حقائق التشكيل — التناجم الذي يسعى الفنان إلى تحقيقه في واقعه النفسي والروحي والفكري والاجتماعي. وتعكس في هذا التنازع الجديد صورة ذلك التنازع السابق بين ما هو فردي وما هو اجتماعي :

عناصر الموقف لا تبين لدى الفنان إلا مشكلة، وهي في ذات الوقت لا (تحتفق) تشكيلياً إلا بأداة اجتماعية هي اللغة — في الأدب — والتقاليدين الفنية عامة. وكمارأينا هناك — في التنازع السابق — نرى هنا : أن المثير الأولى الذي يوجه الفنان إلى إبداع عمله — وهو الجامع لعناصر الموقف قبل تشكيلها — يبدأ فردياً ذاتياً بسيطأ، ثم يرق إلى أن يكتب الطوابع الاجتماعية الموضوعية المعقّدة، عندما يرق من التبدى التشكيلي لدى الفنان إلى التتحقق التشكيلي في العمل الفني، في المرحلة الأولى يكون التوجه نحو الحركة والحيوية، نحو الرذيلة، نحو التعديل وإعادة البناء، وكلها خصائص المثير الأولى وكافة عناصر الموقف. وفي المرحلة الثانية يكون التوجه نحو التقييد والحصر والمحافظة، نحو السكين، نحو ثبات البناء الماثل، وكلها من خصائص (الاداء) والتقاليدين الفنية. إن التروع إلى التعديل والتغيير يعد في جوهره (وجهة) في التغير التاريخي الاجتماعي. كذلك فإن الكيفية التي يواجه بها الفنان التروع إلى الشتات، إنما تعد في جوهرها (وجهة) في التغير التاريخي الاجتماعي، ما دام ثبات البنية والتقاليدين الفنية إنما يعد في جوهره (وجهة) القوة الاجتماعية السائدة.

إن الكيفية التي يواجه بها الفنان التنازع هنا — التنازع بين عناصر الموقف وأدوات تشكيلها، تحدد مدى نجاحه الفني من ناحية، كما تحدد اختياره الفكري والتاريخي والاجتماعي من ناحية ثانية. ومعنى الكلام هنا — في هذه النتيجة الأولى — أن عناصر الموقف كما تبين لدى الفنان مشكلة (قبل تشكيلها) فإنها تدرك لدى المثقفي مشكلة (بعد تشكيلها<sup>(9)</sup>). إن التوصل إلى عناصر الموقف إنما يكون بقرارئن تشكيلية.

وأما النتيجة الثانية فحول (تنازع) بين حقائق التشكيل في العمل الفني من ناحية وتقاليدين التاريخ الفنى من ناحية ثانية، وحول (تنازع) بين تشكيل جمالي في العمل الفني يسعى إلى التحرير من ناحية وتشكيل تاريخي اجتماعي في الواقع يسعى إلى التقيد من ناحية ثانية<sup>(10)</sup>. وبين ذلك أن الفنان يدرك العالم مشكلاً ويبوّجه هذا العالم بتشكيل. يواجه الفنان الواقع بتشكيل يصطـنع — لانجازه — خبرة تكـيـة — هي

أدوات فنية وتقاليد فنية — تعكس الخبرة التاريخية الاجتماعية للجماعة. أي أنه يصطنع أدوات الجماعة ليشكل موقفاً من الجماعة نفسها. هنا سعي العمل الفني إلى الوجود من خلال الموجود، وسعى الفنان إلى التحقق — الرد، المواجهة : الموقف — من خلال اقتدار تشكيل وهنا يتحدد نجاح العمل الفني بمدى تفرده في التاريخ الفني، ولا يتم هذا العمل الفني إلا بمدى ما يحدهه من كيفية جديدة في التعامل مع الأدوات الفنية وما يحدهه من زاوية التقاليد الفنية. وهنا يتحدد تحقق الفنان بمدى سيطرته على الأدوات والتقاليد، بحيث تبدو هذه السيطرة (تحرراً) من تلك الأدوات والتقاليد. يتبدى العمل الفني فعلاً مُحرراً، ويتبدى الفنان فاعلاً حراً، وتبدي عملية الابداع الفني فاعلية حرة، هذا من جهة التنازع بين حفائق التشكيل في العمل الفني من ناحية وتقاليد التاريخ الفني من ناحية ثانية، أما التنازع الثاني — بين تشكيل جمالي في العمل الفني يسعى إلى التحرير من ناحية وتشكيل تاريخي اجتماعي في الواقع يسعى إلى التقيد من ناحية ثانية— فلتصبح بصورة التنازع السابق. وبيان ذلك أن الفنان يصطنع — من جهة طبيعة التعرف الجمالي — خبرة الواقع الجمالية ليعي هذا الواقع جمالياً. إن الفنان (يحصل) على (حفائق) الصفات والعناصر والخصائص الجمالية في الظواهر والأحياء والأشياء من خلال الخبرة الجمالية للجماعة. لكن خبرة الجماعة الجمالية تمثل نحو السكون تثبيتاً للأوضاع الماثلة، بينما حركة التعرف الجمالي لدى الفنان تمثل نحو التجاوز وصولاً إلى أوضاع أكثر إنسانية. إن الفنان يدرك علاقات الواقع — الطبيعي والاجتماعي — وحقائقه هيكل وأبنية وتكوينات ونمذاج وأنماطاً. يصل الفنان إلى كل ذلك عن طريق وعي بالتنافر والنشور والتناقض. ولأن هذه الخبرة الجمالية تاريخية اجتماعية، فإنها تصل بالعارف الجمالي — الفنان — إلى تناقضات الواقع وعلاقاته. ولأن التعرف الجمالي يحصل الوعي الجمالي عن طريق التناضم والتنافر والوحدة والتناقض، فإنه — أكثر من أي ضرب معرف آخر — يصل بالعارف الجمالي إلى حفائق البناء التاريخي الاجتماعي للواقع. ولأن التعرف الجمالي يزيل الخبرة الجمالية ويسعى إلى تعديليها وتغييرها، فإنه يصل بالعارف الجمالي — من قلب البناء التاريخي الاجتماعي — إلى (نمط) لذات الواقع أكثر جوهريّة وإنسانية. معنى الكلام هنا أن الخبرتين التكينية والجمالية تعكسان — كما سبق في الفصلين الأول والثاني — خبرة الجماعة في التاريخ، وهما من أدواتها الفذة لتشيّت أوضاعها ومصالحها.

ثم إن هاتين الخبرتين هما سبيل الفنان إلى إنجاز عمله. لكن الفنان الحق — في كل عمل فني تتحقق — لا ينبع للخبرتين وإنما يهزهما بالسيطرة عليهما ثم بقهرهما وتطويهما — الأولى (التكينية) بكيفية تعامل جديدة والثانية (الجمالية) بنضال التعرف

الجمالي ضد المثل الأعلى الجمالي — لأنجاز عمله. ولذلك فان العمل الفني — بعد إنجازه — يخلق موازاة رمزية للواقع. يتبدى الواقع الموضوعي — في هذه الموازاة الرمزية — محوراً معدلاً، مغيراً، مثواً، في اتجاه واقع — من قلب الواقع الماثل — أتم، وأكمل، وأجمل: العمل الفني — إذا — تشكيل يواجه تشكيلًا، تشكيل جمالي يواجه تشكيلًا تارئيًا اجتماعياً، بناء يواجه بناء. إن الفنان يدرك واقعه جماليًا، والعمل الفني هو تشكيل جمالي لموقف من هذا الواقع.

إن الفنان يواجه واقعه بتشكيل مقابل يقهر — رمزاً — التشكيل التارئي ويعيد بناء الواقع الحقيقي. ولذلك فإن الفن — أكثر من أي ضرب آخر من النشاط البشري — يحرر الواقع من المثول والثبات والجمود، لأنه يقهر — رمزاً — الضرورة في الواقع — الطبيعة والمجتمع — ليصل بهذا الواقع إلى الحرية أنه يقهر ويحرر جمالياً ورمزاً، ثم تأكّل الأعمال والأنشطة البشرية لتتهرّب وتتحرّر فعلياً. ينشأ — من هذا التصور — ضرورة احترافن :

ويتجه الاحتراز الأول نحو الأساس المثالي الذي يجعل من (المميز) أصلاً (للتعارض) فهنا نرى بندتو كروتشه يضع الثنائيات التي يتقابل في كل ثنائية منها أمران مقابل تضاد (الواقع واللا واقع — الفردى والعام — الخيال والفكر — المثال والواقع) ليتّسخ إلى تضاد بين علم وفن : «... وإذا عرفنا الفن بأنه حدس فقد أنكرنا كذلك ( وهو آخر إنكار) ينطوى عليه تعريفنا وأهم ما يحسن أن تذكره بهذا الصدد أن يكون معرفة مفهومية، فإن المعرفة المفهومية في صورتها المُخالصة أعني الصورة الفلسفية واقعية النزعة فائماً لأنها تحاول أن تقرر الواقع في مقابل اللا واقع أو أن تقلل هذا اللا واقع. أما الحدس فمعناه أن لا يكون هناك تمييز بين الواقع واللا واقع. والمهم في الصورة إنما هو قيمتها كصورة مثالية خالصة. وإذا فرقنا بين المعرفة الحدسية أو الحسية وبين المعرفة المفهومية أو للعقلية فائماً نطبع في استقلال هذا الشكل البيط الدبائي من المعرفة هذا الشكل الذي شبه بالحلم (بالحلم لا بالنوم) والذي تكون الفلسفة بالنسبة إليه أشبه بالبيضة، والحق أن من يتساءل تجاهه أثر من الآثار الفنية هل الشيء الذي يعبر عنه الفنان صادق أو كاذب من الناحية الميتافيزيقية أو التاريخية إنما يلقى سؤالاً غير ذي معنى ويُرتَكب خطأً أشبه بخطأ من يدين أمام حكمة الأخلاق. تصورات الخيال في الهواء :

إنه سؤال غير ذي معنى لأننا حين نميز بين الصواب والخطأ فائماً يكون الأمر دائماً نمر تغير واقع وإصدار حكم. وهذا لا ينطبق على حالة صورة تختصر للتفكير أو على حالة

موضوع خالص ليس له صفة ولا محض، ولا يمكن بالتالي أن يكون موضوع حكم. ومن العبث أن يعرض علينا بأن الصورة لا تبقى لها فردية ما لم تطابق (العام) الذي ليست الصورة إلا تحقيقةً فرديةً لها. فعن لا نكر هنا أن (العام) كروح الله موجود في كل مكان يحرك بذاته كل شيء وإنما نكر أن يكون العام من الناحية المنطقية صرخة في الحدس من حيث هو حدس. ومن العبث كذلك أن تلجموا (كذا) إلى مبدأ وحدة الفكر فليس يوهن هذا المبدأ بل يقويه أن تميز تميزاً واضحأً بين الخيال والفكر، فمن التمييز وحده إنما ينشأ التعارض، ومن التعارض إنما تنشأ الوحدة العيانية. إن صفة المثالية (التي تميز الحدس عن التصور، وتميز الفن عن الفلسفة والتاريخ أى عن تقرير العام وادراك الحادث أو روایته) هي الميزة الداخلية للحقيقة التي يمتاز بها الفن. فمتي تجرد التفكير من صفة المثالية هذه تبدي الفن ومات : مات في الفنان فإذا به يصبح ناقداً بعد أن كان فناناً ومات في المشاهد فإذا به يلاحظ الحياة في حالة وعي بعد أن كان يلاحظها في حالة وجود<sup>(11)</sup>.

إن الأساس الفلسفى الموجه للتصور الذى بنيناه مختلف عن هذا الأساس الفلسفى المثالى الموجه للتصور الذى بناء ببنتو كروتشه. لم يكن (تميز) النوعية (ماهية ومهمة) مدخلاً لنا إلى التضاد والتعارض بين العلم والفن، وإنما كان مدخلاً لنا إلى نفي التضاد والتعارض بينما، إننا نفينا التضاد بين العلم والفن، وجعلنا التمييز بينهما أساساً لبيان (نوعية) الوصول إلى المعرفة، وهي واحدة.

إن معرفة الواقع واحدة. وهناك سيل واحد إلى معرفة الواقع، وهناك سيلان إلى (التعامل) مع هذا الواقع، سيل العلم وسائل الفن : أداة كل منها إلى الحقيقة مخصوصة، وتبدى الحقيقة في كل منها بصورة خاصة.

ويتجه الاحتراز الثاني نحو اجتهدات الفكر المادي، يتصل بلمح الجدل — في العمل الفنى — بين الموقف وتشكيله، ومغزى ذلك في صلة الفردى بالاجتماعى. ونحن نصدر عن الأساس الفلسفى العام الذى يصدر عنها صاحب الاجتهد، لكننا مختلف — وهنا موضع الاحتراز — مع نتائجه. وصاحب هذا الاجتهد هو أرنست فيشر، الذى يضع هذا الأصل أولاً : «... وإن الموضوع ليرتفع إلى مستوى المضمون من خلال موقف الفنان وحده. لأن المضمون ليس مجرد ما يقدمه الفنان، بل أيضاً كيف يقدمه، في أي سياق وبأى درجة من الوعى الاجتماعى والفردى<sup>(12)</sup>...».

ثم يرجع فيشر إلى نتائج معروفة في الفكر (المثالى) فيقول : (... ولكن مهما بلغ من أهمية الاعتراف بأن معنى العمل الفنى ومضمونه أهم من موضوعه ومادته فإنه من

الجوهرى أيضاً أن نتعرف للموضوع بنصيبه العادل من الأهمية. وإن تطور الموضوعات في الأدب والفن ليتحقق دراسة جادة، إذ أن اختيار الموضوع يعكس الظروف الاجتماعية والوعي الاجتماعي السائدين فالتحول من الموضوعات الأسطورية إلى الموضوعات «المدنية» واقتحام الناس العاديين عالم الملوك والنبلاء، وفرض العلمانية على الموضوعات المقدسة عن طريق تصوير الحياة اليومية في المدينة والريف، واكتشاف الكائنات البشرية أثناء عملها كموضوع صالح للأعمال الفنية، والتخلّى عن (دراما النبلاء) لصالح (تراجيديا البورجوازين)... هذه الموضوعات الاجتماعية الجديدة تكشف عن مضمون جديد وتطلب أشكالاً جديدة، كشكل الرواية الفنية. وهذا النوع من التطور لا تحكمه صيغة جامدة، ولا هو يتبع تسللاً متطرضاً في الأحداث فيظهر الموضوع الجديد أولاً، ثم المضمون الجديد، وفي النهاية الشكل الجديد، بل هو بالأحرى عامل متباولة متعددة متداخلة، ويمكن للفنان النابعة من أمثال جيوفتو أو سير فانتس أن يدفع العملية إلى الأمام دفعة مفاجئة، متخطياً عدة مراحل دفعة واحدة. وإن قدرة الموضوعات التقليدية الاستمرار (وخاصة الموضوعات الدينية)، وقدرة الأسلوب القديم على الاستمرار في التأثير، وتأثير مجموعة متباينة من الظروف الاجتماعية والتكنولوجية والفكرية التي يمكن أن يساعد كل منها الآخر أو يقوم كل منها الآخر أو يقاوم كل منها الآخر ولو بصورة مؤقتة، وظهور شخصية فنية عظيمة — الأمر الذي يحدث عادة كمصالحة سعيدة، إن هذه العوامل جميعاً يمكن أن تؤدى إلى التعجل بالتطور أو تعطيله، بحيث تظهر المعانى الجديدة وأشكال الجديدة بصورة تدريجية وبصورة ومع كثير من التناقضات، أو تظهر بيسر أو دفعه واحدة.

ونحن عندما نخلل أي عمل فني محدد، أو أي حركة فنية أو عصر من عصور الفن ينبغي أن نخذل من تأثير الآراء المسبقة. ولكننا عندما نستعرض السمات العامة لتأريخ الفن في مجتمعه، لا يمكن إلا أن نلاحظ أن التغيرات التي تطرأ على المضمون والشكل في الفنون إنما ترجع في نهاية المطاف إلى التغيرات الاجتماعية والاقتصادية، وسنجد أن المضمون الجديد هو الذي يحدد في آخر الأمر الأشكال الجديدة»<sup>(13)</sup>.

تختلط الأمور — في نص أرنست فيشر — اختلاطاً كبيراً : فهو ينص على (تطور الموضوعات في الفنون)، وما ينص عليه هو من شأن علم الاجتماع الفني، أما علم الفن فهو لكل عمل فني موضوعاً (ما الموضوع في الفن؟).

وهو يرد التغيرات التي تطرأ في الفنون إلى العوامل التاريخية الاجتماعية، وهذا صحيح، ولكنه لا ينتبه إلى الاستقلال النسبي لتاريخ الفن. ثم هو يعتمد تلك الثنائية

المالية، ثنائية المضمن والشكل، وبجعل الأول محدداً للثاني، تكون المثير الأولى — الذي يغرس الفنان إلى الابداع — عناصر نفسية وروحية وفنكية واجتماعية، ترقى إلى أن تكون (موقعاً) للفنان من واقعه الذاتي والموضوعي. وبين هذه العناصر للفنان — في ارتقائها — مشكلة، يتضح وضوحها بتضييع تشكيلها فالموقف لا يبين — حتى لصاحبه الفنان — الا بعد تشكيله. فليس — إذا — ثمة (معنى) سبق بيد الفنان (توصيله) وليس ثمة (غرض) بيد الفنان إن (يعبر) عنه. لأن إشكالية الفنان إشكالية (تشكيلية) ليست إشكالية (فنكية) ولذلك لا يمكن الوصول إلى موقف الفنان إلا بقرارئ تشكيلية من عمله فالتشكيل مدخل إلى الموقف، وليس العكس.

## (2)

وتفتنا في الصفحات السابقة عند صلة الفنان بعمله الفني من جهة طبيعة التعرف الجمالي. ونقف — في هذه الوحدة الثانية من هذا الفصل الثالث — عند صلة الفنان بجمهوّره من جهة طبيعة المعرفة الجمالية. وفي هذا المسيل فإننا قد أكدنا فيما سبق أن هذه المعرفة الجمالية إنما هي ثمرة كيفية تعامل خاص مع الواقع، ليست (علماً) بهذا الواقع كما أنها ليست تفسيراً له.

وانتبأنا من ذلك — في ميدان الفن — إلى مسأليتين : اتصلت أولاهما بالظاهرة الفنية. وفيما تبدى الواقع مفسراً للفن لا العكس. ذلك لأن (ماماهة) التعامل الفني مع الواقع — وهي ماهية جمالية — محكومة بمستوى تطور هذا الواقع نفسه، وهو المستوى الذي يعكس نفسه في مثل جمالي أعلى للجماعة. وذلك أيضاً لأن تاريخ الفن — في واقع تاريني اجتماعي محدد — محكوم بمراحل التاريخ العام لهذا الواقع. لهذا كله كان طلب (الواقع في الفن) معناه طلب (موضوعية) في معرفة ماهيتها (جمالية)، ومعناه طلب (العكس المأوى) للواقع في نشاط حركته الموازنة الزمنية لهذا الواقع. وهذا كله أيضاً كان طلب (الفن في الواقع معناه دروس الظاهرة الفنية في ذاتها وفي علاقاتها، أي معناه دروس (الخصوصية) في حقيقتها (التاريخية)) يجعل الواقع مفسراً للفن، إذ هو — الواقع — مفسر لكل الظواهر. واتصلت المسألة الثانية بالعمل الفني. وفيها تبدى العمل الفني ذا ماهية (تشكيلية)، ذلك لأن عناصر موقف الفنان من واقعه لا تبدىء نفسها لصاحبه الفنان إلا مشكلة ولا يبين له هذا الموقف ناضجاً إلا بتمام تشكيله.

إن مشكل الفنان ليس مشكل (توصيل)، وإنما هو مشكل (تشكيل). ولذلك كله كان (التوصيل) إلى موقف الفنان من واقعه إنما يكون بالتلقي الصحيح للشكل،

لأن حفائق الواقع الموضوعية وحفائق الفنان النفسية والروحية لا تتعكس في العمل الفني إلا مشكلة. إن هذه الحفائق لا تبدو — في العمل الفني — في (صورتها) وإنما تبدو في (تصويرها) تبدو الحقيقة (النفسية، الفكرية، الاجتماعية) في العمل الفني في تشكيل جمال يوازنها، وطلباً إنما يكون في صورتها المشكلة لا في موضوعيتها الواقعية. ولقد نهنا — في هاتين المسألتين جيئاً — إلى تنازع دائم بين التعرف الجمالي من ناحية والمثل الأعلى الجمالي من ناحية ثانية، وبين العمل الفني من ناحية والتاريخ الفني من ناحية ثانية، ومقى هذا النتيجة هنا أن الفنان قد لا يتوصل في عمل من أعماله الفنية بمثل من المثال الواقعي لكنه لا يمكن أن يفصل عن المثال — وبمبدأ الواقع وغايته الارتفاع بهذا الواقع — الذي تنشده الجماعة. ومغزاه أيضاً تمييز الدرس الجمالي من منحين آخرين ساداً الفكر الجمالي عبر كل تاريخه : منحى المصلحين الاجتماعيين الذين يصفون المثال مقومين، ومنحى الفلسفه الأخلاقيين الذين ينشدون المثال مؤصلين.

إن الأمر مختلف في الفن : فليس ثمة مثل سابق للعمل الفني، وليس ثمة مثال ينتهي إليه. إن كل عمل فني جديد تماماً. إن القواعد الفنية والأصول والمبادئ الجمالية والتقاليد الفنية، كل هذه ليست (مثلاً) و (لا مثلاً). إنها رصد للأعمال الفنية القديمة، وأدوات الدرس الأعمالي الفنية الجديدة، لكنها لا تضع (نمطاً) لعمل فني لم يوجد بعد. إن كل جدید من الأعمال الفنية ككل وليد من الكائنات الإنسانية والحياة عامة، يمكن درسه حسب خصائص تحققت في ملايين الأفراد من جنسه، لكن العلم لا يضع نمطاً لوليد (عن جسمه، لم يولد بعد. إنما يتم الخط بقلم الخلق).

ولقد يضيء هذه المسألة — صلة الفنان بجمهوره من جهة طبيعة المعرفة الجمالية — صلتان آخرتان تساعدان على تحديد تلك الصلة الأساسية. والأولى من هاتين الصلتين الآخريں هي صلة الفرد بالتأريخي، والثانية هي صلة الاجتماعي بالأخلاقي :

إذا كان فهمنا لما هو (تأريخي) إنما ينصرف إلى ما يقترب بمرحلة استراتيجية كاملة من حياة الجماعة، بمرحلة تاريخية إجتماعية أساسية (... إقطاعية، رأسمالية، اشتراكية) فإن هذا الفهم يجعل صلة الفرد بالتأريخي — في الفن — تثير جملة أمور.

يرتبط أول هذه الأفهوم بالاحساس الجمالي لدى الفنان، فإذا كان الذي يحدد هذا الاحساس الجمالي إنما هو التقويم الجمالي، وإذا كان الاحساس الجمالي لا يقوم في شيء ما عنصراً جمالياً من جهة حقيقته الموضوعية فحسب وإنما يقع ذلك الاحساس على هذا العنصر تلبية حاجة نفسية وروحية وجالية، وإذا كانت هذه الحاجة — وأية حاجة

إنسانية أخرى — محكومة بمستوى تطور الجماعة، فإن الاحساس الجمالى لدى الفنان محكم بمستوى تطور جماعته. وقد كنا — في الفصل الثاني من هذا البحث — قد تناولنا النزاع بين الاحساس الجمالى لدى العارف — فناناً وغير فنان — والمثل الجمالى الأعلى لجماعته. ولا يتناقض القول هناك مع القول هنا. ذلك لأن الاحساس مهمماً ينزل المثل الجمالى، فإنه يعدله لكنه لا يتتجاوزه. إن التقدير (النقد) لا يتتجاوز القدرة.

ويترتبط ثانٌ هذه الأمور بالثير الذي يغفر الفنان إلى إنشاء عمله الفني ولقد يكون الثير إنسانياً كلياً، أو تاريخياً، جزئياً، أو شخصياً وقرياً ولكن الثير في كل أحواله خاضع لذلك النزاع بين الفرد والتأريخ : فهو — المثير — متفاعل مع ذات فردة، ولكن هذه الذات الفردية — بمقاييسها النفسية والفكريّة والاجتماعية — محصلة غير آتية لعلاقات تاريخية اجتماعية محددة. إن الفرد محكم بالتاريخي إن (الموقف) — في العمل الفني — محكم بالمرحلة التاريخية الاجتماعية لا بالنسبة العابرة الواقية. ليست الأعمال الفنية مربطة بالمناسبات العابرة، ولیمت (شواهد) على الأحداث الجارية، لأنها تعكس — مهما تكن طبيعة المثير — مستوى تطور الجماعة في مرحلة كاملة من مراحل تاريخها. وقد يرجع الفنان إلى مثل أعلى لمرحلة سابقة، وقد يزنو إلى مثل أعلى لمرحلة أتية، لكن عمله الفني — في كل الأحوال — لابد أن يعكس موقفاً من المثل الأعلى للمرحلة الماثلة. قد يرضخ لهذا المثل، أو يعدله، أو يحوره، أو يثوره. إنه ينزله لكنه لا يغيره. إن تغيير المثل الأعلى لمرحلة من المراحل مرهون بتغير المرحلة ذاتها، وتتجدد الصور الثقافية المختلفة لهذا التغير، لكنها لا تصنعه. إن الفنان ينزل المثل الأعلى الماثل رجوعاً إلى مثل سابق أو زناً إلى مثل آخر، والذي يحدد الرجوع أو التقدم إنما هو الموقف الفكري والاجتماعي للفنان.

ويرتبط ثالث هذه الأمور بالأداة التي يصطنعها الفنان، وهي في مجالنا — الأدب — اللغة. وتبدو علاقة الفرد بالتاريخي هاهنا على النحو التالي : إن الفنان ينشط بأداة على مستوى تطور علاقة الفرد بالتاريخي ها هنا على النحو التالي : إن الفنان ينشط بأداة على مستوى تطور معين وهذا المستوى أمر تاريخي، وهو يتعامل مع هذه الأداة بكيفية خاصة وهذه الكيفية أمر فردي فإذا كان مستوى تطور الأداة يدل على الخبرة التكينية — في الفن : طرائق الأداء والتقاليد الفنية — للجماعة في مرحلة من تاريخها، وإذا كانت هذه الخبرة التكينية (تضمن) المثل الأعلى لهذه الجماعة في هذه المرحلة، وهو المثل الذي يعكس تناقضات الجماعة فكريًا واجتماعياً، فإن الكيفية التي يتعامل بها الفنان مع هذه الأداة إنما تفصح عن طاقاته ومدى استيعابه لخبرة جماعته التكينية من ناحية كما أنها تفصح عن موقفه من تناقضات جماعته فكريًا واجتماعياً من ناحية ثانية. إن

الفهم الصحيح لعلاقة ما هو تارٍخى بما هو فردٍ في الفن — ونظن أن هذا الفهم قد تبدى في الأمور الثلاثة السابقة — يجعل التاريخى مفسراً للفرد، ويحرر التاريخى من تصوريين مثاليين : أوطما كل مطلق يتسع بالتارٍخى حتى يعلو بالعمل الفنى على الزمان والمكان، وثانيهما جزءٌ متعمٍ يضيق بالتارٍخى حتى يربط العمل الفنى بالمناسبة الوقية والحدث العرضي.

إن الفهم الصحيح لهذه العلاقة يجعل التاريخى مفسراً للفرد. ويحد هذا التاريخى بمرحلة من حياة الجماعة، ويجعل العمل الفنى عاكساً لخبرة الجماعة التكىكية في هذه المرحلة ودللاً على موقف فكري اجتماعى من تناقضاتها. كما أن الفهم الصحيح لهذه العلاقة يجعل التشكيل — في العمل الفنى — دالاً على الموقف، وفي هذه ما يوجه الدرس الفنى والنقدى الوجهة الصحيحة، وما يمنع من إضافة (دللات) إلى الأعمال الفنية لا تهض عليها قرائنٌ تشكيلية من الأعمال الفنية نفسها وبعد هذه الصلة — صلة الفردٍ بالتارٍخى — تأقى إلى الصلة الثانية وهي صلة الجمالى بالأخلاقى. ولقد ذكرنا أن هاتين الصلتين تضيئان المسألة الأساسية في هذه الوحدة من البحث، وهي صلة الفنان بجمهوره من جهة طبيعة المعرفة الجمالية. ويعين على بيان صلة الجمال بالأخلاق سلامة المفاهيم ونتائج العلم، فليس هناك تعارض بين الجمال والأخلاقى، فالجمالى يدل — بكيفية مخصوصة — على الأخلاق، ويضم الانخلاق عناصر المثل الأعلى الذي يعكس الحقائق العامة للتشكيل والتارٍخى الاجتماعى، وهي العناصر السياسية والروحية والفكريّة والاجتماعية.

ويواجه الفنان التشكيل التارٍخى الاجتماعى بتشكيل جمالٍ ينزلله ويعدهه ويعيد خلقه من جديد بموازنة ووزنة تبدىء في الواقع قبح ما تردى إليه ظاهره وجمال ما يحتويه جوهره. إن سبيل الفنان ليس النقد، ولا التعليم، ولا التقين، وإنما سبيله التشكيل. وهو عندما يواجه التشكيل التارٍخى الاجتماعى الماثل بتشكيل جمالٍ يتجه إلى المثال، فإنما يواجه الأخلاق — بكل عناصره السياسية والروحية والفكريّة والاجتماعية بالنزللة والتعديل. وإنما يتحجّل الوصول — في العمل الفنى — إلى الأخلاقى إلا من خلال التشكيل. إن أداء الفنان الوحيدة هي المواجهة التشكيلية والعمل الفنى تشكيل جمالٍ لموقف. ولا تصح المواجهة التشكيلية إلا بوعى تارٍخى اجتماعى راق، لأن صحتها متوقفة على مدى استيعاب الخبرة التكىكية والجمالية للجماعة، وهي الخبرة العاكسة لخبرة الجماعة في التارٍخ الاجتماعى لدى الفنان. كذلك الأمر في العمل الفنى، إذ لا يصح تشكيل الفنان إلا على مدى وعيه الجمالى المستوعب، ولا يصح موقفه إلا بمدى وعيه التارٍخى الاجتماعى المستوعب. والخبرة الجمالية للجماعة هي تراث شاركت فيه قوى اجتماعية مختلفة، والواقع

التاريخي الاجتماعي يضم قوى اجتماعية متناقضة. وهذا فان تشكيل الفنان يفصح عن موقفه من تاريخ جماعته الماضي ومن تناقضاتها الحالية. وفي هذه الحالة — إذا صر في العمل الفني التشكيل والموقف — فإن هذا يعني اتحاد الجمالي بالأخلاقي لدى الفنان.

يتصل بهذا كله ما تقرر — في الوحدة السابقة من هذا الفصل — من أن الفن يعيد بناء الواقع وصولا إلى جوهر الواقع نفسه، وأنه يقهـر الضـرورة في الواقع ليصل بهذا الواقع إلى الحرية. فإذا كان للحرية مغزاها لدى كل قـوة اجتماعية، فإن مواجهة الفنان لواقعه تشكيلياً — لتحريره — إنما تبرز برهافة شديدة المـجرى الفلسفـي والاجتـاعـي لموقفه: «... الحرية هي فـهم الـضرـورة. وـمعـنى الـضرـورة أـن كـل شـيء في الطـبـيعـة والـإـنـسـان والـجـمـعـمـعـ» إنما تحكمـه قـوانـين مـوضـوعـيـة وـمعـنىـ الحرـية هو إـدـراكـ البـشـرـ هـذـهـ القـوانـينـ المـوضـوعـيـةـ وـتـوجـيهـ حـركـتهاـ وـإـخـضـاعـهاـ لـأـرـادـتهمـ، وـهـذـاـ يـحـكـمـونـ فيـ تـطـورـ الطـبـيعـةـ وـالـجـمـعـمـعـ عـلـىـ السـوـاءـ وـتـنـظـلـ الـضـرـورةـ (ـعـيـاءـ)ـ مـتـحـكـمـةـ طـالـمـاـ بـقـيـتـ القـوانـينـ التـيـ تـحـكـمـهاـ غـيرـ مـفـهـومـةـ. وـتـحـولـ إـلـىـ ضـرـورةـ (ـبـصـرـةـ)، أـيـ تـحـولـ إـلـىـ حرـيةـ الـبـشـرـ، عـنـدـمـاـ يـكـشـفـونـ تـلـكـ القـوانـينـ. فـاـذـاـ كـانـ أـعمـقـ تـحـقـيقـ لـلـحـرـيةـ هوـ فـيـ جـوـهـرـهـ أـكـمـلـ مـعـرـفـةـ بـالـضـرـورةـ، فـاـنـ هـذـهـ المـعـرـفـةـ لـاـ تـأـتـيـ إـلـىـ عـنـ طـرـيـقـ صـورـ التـعـبـرـ الشـفـاقـيـ وـأـشـكـالـهـ التـيـ يـتـخـذـهـاـ الـبـشـرـ وـسـائـلـ التـعـرـفـ وـالـكـشـفـ وـالـتـبـؤـ وـالـادـرـاكـ وـإـخـضـاعـ وـاقـعـهـمـ الطـبـيعـيـ وـالـاجـتـاعـيـ لـمـصـاحـهمـ وـغـيـاـتـ وـجـودـهـمـ. وـيـمـثـلـ اـرـتقـاءـ تـلـكـ الـوـسـائـلـ وـتـقـدـمـهـاـ تـارـيـخـ الـإـنـسـانـ فـيـ سـعـيـهـ نـحـوـ فـهـمـ وـاقـعـهـ وـتـطـوـيرـهـ طـبـقاـ لـاهـدـافـهـ، أـيـ فـيـ سـعـيـهـ نـحـوـ تـحـقـيقـ حـرـيـتهـ. وـلـيـسـ التـارـيـخـ الـبـشـرـيـ سـوـىـ مـعـارـكـ الـإـنـسـانـ فـيـ سـيـلـ كـشـفـ ظـواـهـرـ الطـبـيعـةـ وـمـجـهـولـاتـهـ وـفـيـ سـيـلـ مـعـرـفـةـ قـوانـينـ التـطـورـ الـاجـتـاعـيـ وـأـسـارـ النـفـسـ الـإـنـسـانـيـةـ وـعـالـمـهـ. لـقـدـ أـضـاءـ الـفـنـ لـلـإـنـسـانـ أـبعـادـ الـضـرـورةـ الطـبـيعـةـ وـالـاجـتـاعـيـةـ وـالـجـمـعـمـعـ وـكـشـفـ الجـوهـرـيـ فـيـ حـرـكـهـاـ، وـسـاعـدـ الـعـلـمـ فـيـ مـعـرـفـهـاـ مـوضـوعـيـاـ وـأـمـدـتـ تـطـبـيقـاتـهـ الـإـنـسـانـ بـالـقـدرـةـ عـلـىـ سـيـطـرـةـ عـلـيـهـاـ. التـقـاـفـةـ أـدـأـةـ لـلـإـنـسـانـ فـيـ التـعـرـفـ وـفـيـ التـغـيـرـ، وـالـحـرـيـةـ هـدـفـ هـذـاـ التـعـرـفـ وـهـذـاـ التـغـيـرـ. إـنـ الـحـرـيـةـ غـاـيـةـ الـإـنـسـانـ وـكـالـ وـجـودـهـ، وـالـشـفـاقـةـ فعلـ وـنـضـالـ يـتـهـيـانـ بـهـذـهـ العـاـيـةـ. وـيـقـدـرـ ماـ يـعـرـفـ الـإـنـسـانـ مـنـ القـوانـينـ المـوضـوعـيـةـ التـحـكـمـةـ فـيـ عـالـمـ الـنـفـسـ الدـاخـلـيـ وـالـمـفـرـةـ لـحـرـكـةـ الـجـمـعـ وـالـطـبـيعـةـ، بـقـدـرـ ماـ يـحـقـقـ مـنـ حـرـيـةـ».(14)

من هنا لا يمكن فهم عملية الابداع الفني — من جهة تشكيلية لا من جهة نفسية — الا باعتبارها فاعلية حرـةـ لأنـهاـ تـضـمـ فيـ آنـ تـنـازـعاـ بـيـنـ حـقـائقـ التـشـكـيلـ فـيـ الـعـملـ الـفـنـيـ مـنـ نـاحـيـةـ وـتـقـالـيدـ التـارـيـخـ الـفـنـيـ مـنـ نـاحـيـةـ ثـانـيـةـ، وـتـنـازـعاـ ثـانـيـاـ بـيـنـ تـشـكـيلـ جـمـالـ فـيـ الـعـملـ الـفـنـيـ يـسـعـيـ إـلـىـ التـحرـيرـ مـنـ نـاحـيـةـ وـتـشـكـيلـ تـارـيـخـيـ اـجـتـاعـيـ فـيـ الـوـاقـعـ يـسـعـيـ إـلـىـ التـقـيـدـ مـنـ نـاحـيـةـ ثـانـيـةـ، وـلـقـدـ ذـكـرـنـاـ أـنـ هـذـهـ الـفـاعـلـيـةـ تـدلـ — وـحـدهـاـ — عـلـىـ مـدـىـ مـيـطـرـةـ

الفنان على الأدوات والتقاليд الفنية وعلى موقف الفنان فكريًا واجتماعيًا. هذا عن علاقة الفنان بجمهوره من جهة طبيعة المعرفة الجمالية.

ولكن الفكر التأملي — قبل الخطوط العلمية المعاصرة — لم يكن قد ميز مادة الظاهرة الفنية، فطلب إلى الفنان مهام ليست من طبيعة نشاطه، ورب الجم眾 على عادات في التلقى تنتظر من الأعمال الفنية تلك المهام. إن العجز عن تمييز الخصوصية في صلة الجمال بالأخلاقي أدى إلى (تعكم) فرض على الفن مهمة حددتها في كل عصر المشكل الذي يواجهه المجتمع ومنهجه الثقافي العام.

ولقد سبق القول إن الفن ينهض بدور نوعي ل إعادة بناء الواقع وتحريمه، وليس من سبيل إلى بيان هذا الدور — مهمة الفن — إلا بالدرس العلمي للتقاليد الفنية وحقائق التشكيل الجمالي، حتى تفصح هذه التقاليد والحقائق — بذاتها — عن دلالاتها.

## مراجع وهوامش

### الفصل الثالث

1 — راجع :

(أ) البحث الذي كتبه Gotz Wienold بعنوان :

(experimental research on literature : its need and appropriateness)

ص 77 من المجلد السابع (سنة 1973م) في دورية :

Poetics, (Mouton)

(ب) والصفحات من 73 إلى 81 في كتاب :

The Word and Verbal art, Selected essays.

by Jan Mukarovsky, Translated and edited.

by John Burbank and Peter Steiner, Yale University press, 1977

(ج) وصفحة 46 وما بعدها، ص 244 وما بعدها من كتاب لوسيان جولدمان :

The Hidden God.

2 — جروم ستولنبر : النقد الفني، ص 40. وراجع في هذا الشأن ص 3 وما بعدها، وص 269 وما

بعدها في :

Criticism : The major Texts.

والفصل الخامس (ص 141 وما بعدها) من مجلد الثالث في :

George Saintsbury : A history of Criticism

والمواد : الرابعة (ص 64) وال السادسة (ص 112) وال السابعة (ص 26) في مجموعة : (G B)

مقدمة مجموعة : Critical Theory Since Plato

3 — توماس موزرو : التطور في الفنون، ترجمة محمد على أبو دة وزمليه، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، سنة 1971، الجزء الأول، ص 30.

4 — المرجع نفسه ص 54.

5 — ديفيد بشير : مناهج النقد الأدبي، ترجمة محمد يوسف نجم، دار صادر، بيروت، 1967 ص

.107

ويمكن أن تلفت النظر هنا جوانب من التطور الذي مرت به لفظة (غرض) لغة ومصطلحاً أديباً في التراث العربي القديم : دلت اللفظة — في البدء — على القصد والمدفء مطلقاً. وانتقلت هذه (الدلالة) إلى الحديث عن الشعر، فجعل الأقدمون له قصداً يفلح الشاعر أو لا يفلح في (اصباته) قال جيرر — لما سُئل عن فحول القرن الأول المجري ثلاثة جيرر والأخطل والفرزدق — «... أما الأخطل فأشادنا اجراء، وأرمانا للغرض...» الأغانى، دار الكتب المصرية، الجزء الثامن ص 73. ولم تبعد اللفظة عن دلالتها هذه كثيراً في تقدّم الشعر بعد ذلك، فقد دلت على أن (غرض) الشاعر يتحقق إذا حلّت ألقاظه معانٍ بدقة، وظل الغرض دالاً على القصد بذلك المعنى الأول. يقول قدامة بن جعفر : «...أن يكون المعنى مواجهًا للغرض المقصود، غير عادل عن الأمر المطلوب...». نقد الشعر، نشرة كل مصطفى، القاهرة، ص 61 ثم دلت اللفظة بعد ذلك على (الموضوع) الشعري، فأصبحت (الأغراض) هي الموضوعات الواسعة : النسب، المدح، المجاء، العتاب، الاعتذار، الثناء، الفخر... الخ. ومن الطريف أن ابن الأثير يفسر (الأمية) — التي يهم فيها الشعراء — بالأغراض الشعرية، في الآية الكريمة : «والشعراء يتبعهم الغارون لم تر أئمَّهُ في كلِّ وادٍ يسيرون : آية 224 سورة الشمراء»، والمعنى لديه أن الشعراء يقتربون في كل غرض. راجع : ابن الأثير، المثل السائر، القاهرة 1962، الجزء الثاني، ص 97. ومن اليسرى — إذا لاحت الدلالتان في لفظة (غرض) — أن يفترض هذا المصطلح بالقيمة. يقول حازم القرطاجي في القرن السابع المجري : «... فاما طريق معرفة القصة الصحيحة التي للشعر من جهة أغراضه فهو أن الاقاويل الشعرية لما كان القصد بها استجلاب المنافع واستدفاف المضار بسطها النبوس إلى ما يراد في ذلك وبقائها عما يراد بما يحيط لها فيه من خير أو شر...».

حازم القرطاجي : مناجي البلاغاء وسراج الأدباء، تقديم وتحقيق محمد الحبيب بن المخروج، تونس 1966 م ص 337 ووجود في الفكر العربي الإسلامي — بطبيعة الحال — الاتجاه الآخر، الذي يؤمن مهمة الشيء — (غرضه) — على ماهيته بصورة أولية علوبدة. قال صاحب (التعريفات) — على الجرجاني 740 — 816 هـ — في تعريف (اللذة) : «إدراك الملام من حيث إنه ملام كطعم الحلاوة عند حاسة الذوق، والنور عند البصر وحضور المرجو عند القوة الراهبة، والأمور الماضية عند القوة الحافظة تلذذ بتذكرها، وقد المحبة للأحتزان عن إدراك الملام لا من حيث ملامعته فإنه ليس بلذة كالذواه النافع المر فإنه ملام من حيث إنه نافع فيكون لذة لا من حيث إنه مر...».

علي بن محمد المجرجاني، التعريفات، مصطفى البابي الحلبي، 1937م، ص 128.

2 — ديفيد ديتشرس : مناهج النقد الأدبي، ص 164.

7 — نفسه ص 527.

8 — نفسه ص 204.

ولعلنا نذكر هنا أن مطالبة الفن بإحداث التوازن — الأخلاقي، النفسي، الملوكى — إنما كانت تعبيراً عن إنطاق الفن في كل عصر بمشكل هذا العصر، وكانت عجزاً عن إدراك مهمه الفن مؤسسة على ماهيته الجمالية : لقد عاملت النظرة الجمالية اليونانية الفن معاملة أخلاقية بصورة غالبة. فهي وإن تكون قد بحثت عن (مصدر) الفن وطبيعته، فقد كان بحثها هذا يصل إلى (أثره أو وظيفته). أي أن هذه النظرة كانت إذا وقفت عند (الفنان) فاما تصل إلى (المتلقي)، لأن ماهية الإبداع لم تكن شاغلتها، وإنما كان شاغلها مهمته. لقد كان الفكر اليوناني بشكل غالب يباحث في المعرفة. وعامل هذا الفكر الفن — في تفسيره لماهيته ومهمته — من جهة صله بتحقيق هذه الغاية للإنسان : أن يعرف لقد تناول المفكر اليوناني (المتلقي) من ناحية (الأخلاق). والذي حدد ذلك هو طبيعة العلاقات الاجتماعية في المجتمع اليوناني. وعلى الرغم من قول أورسطو بالجوانب الانفعالية والنفيسة في مهمة الفن، ومن قوله (باتجاهه) إلى جانب (الفائدة) في تلك المهمة، فإن ذلك القول إنما ينتهي إلى (العوازن) و (الوسط) الخلفيين. والأخلاق عند أفالاطون وأرسطو — وفي الفكر اليوناني بصورة غالبة — هي أخلاق (السعادة) وليس أخلاق (الواجب). ولذلك فإن (اللذة) الأمريكية ليست بعيدة عن (الآخر) الأفلاطوني وجاء الرومانسيون — أولئك هذا العصر الحديث — فانتقلوا على الظرة الأولية الكلاسيكية وأوصلوا النظرية العضوية الرومانسية. وجه الرومانسيون الفكر الفني إلى دروس (الفنان) ووجه بعثتهم إلى أداته الإدراكية (الخيال). لقد كان الكلاسيكيون يعدون (العقل) أهم ملكات الإنسان، وكانوا يخاصرون الخيال، وينفشوون (شطحاته) وعلوه، ويعذبونه (ملكة فوضوية). أما الرومانسيون فقد جعلوا (الخيال) الملكة الأولى لدى الإنسان، الملكة الخالقة، القادرة على الوصول إلى الحقيقة. إن الرومانسيين قد ربطوا بين المعلم والنظرة الكلاسيكية، فالعقل — لديهم — يعتمد بالفارق بين الأشياء والظواهر، أما النظرية العضوية الرومانسية فاداتها الخيال وهو يعتقد بوجوه الشبه بين تلك الأشياء والظواهر. لم يلغ هذا الفكر الرومانسي (العقل)، لكنه وضعه في تناقض مع الوجدان، وألح على أن المعرفة الحقيقة إنما هي المعرفة الوجدانية. وما دام الأصيل في الإنسان هو وجدانه، فإن الأصيل في الفن هو ما عبر عن الوجدان. من هنا وضع كاتن (1724 — 1800م) Kant تناقضًا بين العمل والفن، وبين المتعة والفائدة. وجعل هيجل (1770 — 1831م) Hegel المعرفة الفنية مغایرة للمعرفة الحية وللمعرفة العقلية معاً، وحمل كولروج (1772 — 1934م) Coleridge, Samuel Taylor الموقف الفني من الحقيقة متناقضًا للموقف العلمي منها ومن هنا أيضًا جاء الاختلاف على الكشف عن العالم الحق لليهيم وهو : العالم الباطني للفنان. وكانت المناهج والدراسات النسبية المهمة بما يمور به هذا العالم، وما يظهر منه في نتاج الفنان. وكثير من هذه الدراسات جليل الفائدة غير أن الدروس النفسي إن لم يستند نظر علمي — في علاقة الفنان بعالمه الطبيعي والاجتماعي — فإنه ينتهي إلى أن يفترش في الفنان عن ذاته على حساب علاقاته. كذلك فإن هذا الدروس النفسي إن لم يستند نظر علمي في علاقة الموقف بشكله، فإنه يجعل من العمل الفني، (وثيقة نفسية) ويتيح هذا الدروس إلى مجال علم النفس لا إلى مجال علم الفن. أما الوضعيون فقد فتحوا أبواباً جديدة أمام الدروس الأدبية. وكان جهد رترشارذز — إمامهم في دروس الشعر — عاولة جادة لاستخدام العلم ولإزالة كثير من المفهوم والآراء عن ماهية الشعر ووظيفته لقد بدأ جهده بتفعيم لوجهات

النظر التقديمة في عصره، ولاظهر عليها التشوش والاضطراب، وسدّد هجماته الى تدخل الفردية والذاتية في الحكم الجمالي والتبيّن عموماً. وقال إن قيمة الأعمال الفنية والأدبية تضيع إذا ما ضاقت المعايير التقديمة فوقة عند الانفعال والهوى الذاتي. إنما يبغي التوجّه — التجربة يقدر الامكان وكل ما تتيحه الوسائل العلمية — الى عمليةي الحلق والتذوق، الى الوصف المهني لكيفية عمل الشاعر، والتأكيد على ضرورة عقد الصلة بين القارئ والعمل الفني، والكشف عن حقيقة هذه الصلة ثانية. ولم ينكِر رشارذن الغابات الأخلاقية والنفسية والاجتماعية في وظيفة الفن الأدبي، ولكنه يستخلص هذه الغابات من حقائق التشكيل من غير أن يبعد بالساق التأريخي الاجتماعي لأدلة هذا التشكيل (اللغة)، أي من غير نظر تاريخية المبدأ الجمالي واجتماعيته.

راجع الفصل الآخر من كتاب عبد المنعم نعيم : مقدمة في نظرية الأدب

٩ - راجع - في هذه النتيجة الأولى - ما يلي :

(أ) البحث الذي كتبه يير MADSEN Peter Madsen بعنوان :

(Semiotics and dialectics)

في المجلد السادس (سنة 1972 م) من دورية (Poetics) المشار اليها سابقاً

(ب) والفصل الرابع (المادة والصورة ص 171) من كتاب :

جان بريللي : بحث في علم الجمال، ترجمة أنور عبد العزيز، دار نهضة مصر، 1970 م.

(ج) صفحة 300 وما بعدها من كتاب لوسيان جولدمان :

The Hidden God.

(د) صفحة 632 وما بعدها وصفحة 1148 وما بعدها في مجموعة :

Critical Theory Since Plato.

١٠ - راجع - في هذه النتيجة الثانية - ما يلي :

(أ) بحث Madsen Peter Madsen Gotz Wienold ، وبحث المشار إليه في دورية

.(Poetics)

(ب) الفصل الثاني (صفحة 65) من كتاب .

The word and verbal art.

المشار إليه :

(ج) الفصل الرابع من كتاب (بحث في علم الجمال) المشار إليه.

(د) صفحة 623 وما بعدها وصفحة 1213 وما بعدها في مجموعة :

Critical Theory Since Plato.

١١ - بندتو كروتشي : الجمل في فلسفة الفن، ترجمة سامي الدربلي، دار الفكر العربي، والطبعة الأولى،

سنة 1947 م، ص 34.

12 — إرنست فيشر : ضرورة الفن، ترجمة أسعد حليم، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، 1971 ص 172.

13 — المرجع نفسه ص 187.

وفي الاحترارين السابقين حول اجتهادى بندتو كروفشه وإرنست فيشر، انظر : بحث بيتر مادسن Peter Madsen في دورية (Poetics) المشار إليها سابقاً. وهنا — في الاحترارين جيمما — مصطلحات : فالهد — في تعريفات الجرجاني — هو «قول دال على ماهية الشيء» ص 73. وما هيء الشيء «ما به الشيء» هو هو وهي من حيث هي هي لا موجودة، ولا معروفة، ولا كل، ولا جزئي، ولا خاص، ولا عام. وقيل منسوب إلى ما الأصل المائة قلت المرة هاء ل إلا يشتبه بال مصدر المأمور من لفظ ما، والأظهر أنه نسبة إلى ما هو جعل الكلستان ككلمة واحدة» ص 171.

وارجع إلى تحديد جميع اللغة العربية المصطلحات الآتية  
إدراك ص 279 فهم ص 283 — نصور ص 283 — إدراك ذهني ص 283 — ملتبس ص 285 —  
معرفة ص 286 — مفهوم ص 287 —وعي ص 287 — تناظر ص 293.

مجلة مجمع اللغة العربية، الجزء الثالث والعشرون، سنة 1968م، ولاحظ في مجموعة (G. B) التطور التاريخي  
المصطلحات الآتية :

الائز effest — الاشارة sign — الباعث motive — التجريد abstraction — التصديق assent  
— التعريف definition — الرمز symbol — الضرورة necessity — القيمة value — نسبية المعرفة relativity of knowledge

14 — عبد المنعم تلية : بناؤنا النقافي وقضية الحرية، مجلة الكاتب، عدد نوفمبر 1981م.  
وارجع في مسألة (الضرورة والحرية) وصلتها بالظاهرة الفنية والعمل الفني، المواد : الرابعة (ص 64)،  
وال السادسة (ص 112) من المجلد الثاني، والمواد : الثالثة والخمسين (ص 63) والستين (ص 225) والثانية  
(ص 626) من المجلد الثالث، في مجموعة (G. B).



## الفصل الرابع

### المعروف الجمالي

---

كيفية التعامل مع الأداة مدخل إلى التشكيل



يختلف الشعر والثر في «الكيفية» التي يتعامل بها كل متهماً مع أداة واحدة هي اللغة. ليس الاختلاف — إذن — في «محتوى» يغلو الأخلاقيون في طلبه، ويتساوى لديهم الشاعر والثائر إذا أفلح كل منهما في العبارة عنه. ولكن الوقوف عند الكيفية بمفردة يغري الجماليين الشكليين بإهدرار «تارئنية» العمل الشعري والظاهرة الفنية عامة. إن الأخلاقيين يسألون : لم أنشأ الشاعر قصيده، طالبين «معنى» مفارقاً لتشكيله، وهنا تضيع «الكيفية» التي هي جوهر الشعر. كما أن الجماليين الشكليين يسألون، كيف أنشأ الشاعر قصيده، طالبين «بناء شكلياً» مفارقاً لسابقه التارئني الاجتماعي، وهذا تضيع «بنية الموقف» وهي الدلالة النهاية «لبنة التشكيل»، فكلا المنحين — الأخلاقي والجمالي الشكلي — مجاف للعلم، ولا مجال — إذن — للتوفيق بينهما. والسبيل القويم هو — كما مر بنا في الفصول الثلاثة السابقة من هذا البحث — البدء بالماهيات. ومهما هي الشعر هي «كيفية» خاصة في التعامل مع أداة عامة هي اللغة. وتتبدى هذه الكيفية في طرائق مخصوصة تزلف بين الكلمات وتنظمها للوصول إلى أنظمة وأساق وترابيب وأبنية تفجر الطاقة «الشعرية» في الواقع وتخلق موازاة رمزية هذا الواقع ومشكل الشاعر تأسيساً على هذا — ليس مشكل «توصيل»، وإنما هو مشكل «تشكيل». إنه — الشاعر — لا يتوجه بمعنى مسبق يسعى إلى توصيله، كما أنه لا يتوجه إلى عرض يسعى إلى التعبير عنه. ولكن توجهه إنما إلى أن يشير في اللغة نشاطها المخالق حتى يكمل له التشكيل الجمالي الذي يوازي به — رمزاً — واقعه النفسي والفكري والروحي والاجتماعي. ولكن «بنية التشكيل الجمالي» لها دلالتها النهاية التي تبرز في «بنية الموقف». فإذا كان الشاعر يتوجه خبرة مجتمعه التكينية مواجهة جمالية بالتشكيل فإنه يواجه الاتجاه الفكري السائد في هذا المجتمع بال موقف. إن الشعر نشاط لغوي مسعاه إلى تشكيل جمالي يشير — بمقاييسه — إلى دلالات نفسية وفكرية واجتماعية تخلق باطراد هذا التشكيل وفضحه وتقى بيتها بقىام بنيته. إن الموقف — بكل عناصره ودلائله — ثمرة للتشكيل. أي أن القصيدة «بنية» لغوية مركبة يكشف تفاعل عناصرها عن موقف الشاعر. ذلك لأن مكونات النشاط اللغوي في القصيدة تتفاعل متوجهة إلى إنجاز التشكيل الجمالي، في ذات الوقت الذي تتجزء فيه بنية الموقف. وفي هذا ما يعين على معنى لوحدة القصيدة. فالكل يفسر أجزاءه، أي أن البناء اللغوي للقصيدة يفسر عناصر النشاط الفكري للقصيدة. والمعنى هنا أن عناصر النشاط اللغوي ومكوناته إنما «ترتاكب»، وليس تركيبها النهائي — البناء اللغوي الحق للتشكيل الجمالي في القصيدة — محصلة لتجاوز هذه العناصر والمكونات دور في «بنية» الموقف قبل ذلك التفاعل والتآزر بين عناصر النشاط اللغوي ومكوناته. إن دور هذه العناصر والمكونات في بناء الموقف إنما يبدأ ببداية تفاعಲها وتأزرها لبناء التشكيل<sup>(١)</sup>.

لا يمكن — إذن — أن يفصل بين البنتين — بنية التشكيل وبنية الموقف — فمن جدهما تنشأ وحدة القصيدة.

من هنا ضرورة التعرف على مكونات نشاط السياق، وعناصره. ولقد نقول هنا إن نشاط السياق في القصيدة جامع لجدل بين عناصر النشاط اللغوي من ناحية وعناصر الموقف النفسي الاجتماعي من ناحية ثانية. والتعرف على مكونات نشاط السياق وعناصره مدخل وحيد إلى التعرف على تركيب البنية وحقائقها. وليس ثمة معنى لأي من هذه المكونات والعناصر دون النظر إلى موضعه وفعاليته، وليس ثمة معنى لها جبعاً متباوراً إنما معناها في تفاعلها وتآزرها : كذلك ليس ثمة معنى لأي من هذه المكونات والعناصر دون أن يفسره تركيب البنية وحقائقها، وليس ثمة معنى لموضعه وفعاليته دون أن يكونا متوجهين إلى إقامة ذلك التركيب وتلك الحقائق. تبدأ هذه المكونات والعناصر بالنظام الصوتي وتنهي ببناء الشعري بأكمله.

إذ أن الجانب الأولي من كيفية تعامل الشاعر مع أداته — اللغة — إنما يبدى في نشاط لغوي يتحقق — في العمل الشعري — «أنظمة» لغوية، ينبع «التركيب» من تفاعಲها وتآزرها.

هذه الأنظمة اللغوية — صوتية، صرفية، نحوية — هي الجانب التركيبية من السياق الشعري؛ درس جماليات النظام الصوتي. بيان تشكيلات الحروف وطاقاتها «النغمية»، والدور الإيقاعي والجمالي للمقاطع، ودور التغير الصوتي في التكوين الموسيقي (علاقة البناء الصوتي بـ«البناء الموسيقي»)، ودور «الصوت» عامة في الإيقاع الشعري متآزراً مع التشكيلات العروضية ومتباوراً لها.

ودرس جماليات النظام الصرفي بيان الوظيفة الجمالية والفعالية التركيبية «للصيغة»، ودور تشكيلات الصيغة — وتشكيلات العناصر الأخرى من النظام الصرفي — في التركيب. ودرس جماليات النظام النحوى، بيان طرائق تكوين الجمل وخصائص تأليفها، ودور «نظم» الكلمات ومواقعها النحوية في التركيب، وأثر فاعلية النظام النحوى عامة في خلق علاقات تركيبية جديدة.

ويرتبط هذا كله — تشكيلًا لهذه الأنظمة وفاعليتها التركيبية — بأدوار «دلالية» هي بذاتها الجانب الثاني في السياق الشعري. فلقد سبق القول إن السياق نشاط يطرد — نحو كمال البنية الشعرية — بمجدل بين عناصر التشكيل اللغوي وعناصر الموقف الفكري الاجتماعي.

أين تبدو كيفية التعامل الشعري مع اللغة في هذا كله؟ إنها تبدو في مدى نجاح الشاعر في أن يجعل النشاط اللغوي «نشاطاً حالقاً»، ويتبدى ذلك في أن يكون بعض تلك الأنظمة اللغوية — الصوتية، الصرفية، التحوية — «صورةً»، وأن تكون كافة تلك الأنظمة اللغوية «أنظمة رمزية». في الأمر الأول — مدى نجاح الشاعر في جعل بعض أنظمته اللغوية صوراً — يبدي الاستخدام غير المألف (الجازي) عن فعله الحالق فيبرز «بلاغة» تشكيلات الحروف (علاقة التكوين الصوتي بخلق تكوين موسيقي مفض إلى دلالة رمزية)، و«بلاغة» الجملة من حيث خصائص الجمل وعلاقتها وطريق تأليفها على أنحاء جديدة. هنا الاستخدام غير المألف للصوت والكلمة والجملة هو أساس الفعل الحالق للنشاط اللغوي في القصيدة.

إن هذا الاستخدام يخلص اللغة من «التحليلية»، ويتجاوز بها المدلولات الجامدة، ويلغي الفروق المصطنعة فيبرز الجماعي الجوهري بين الأحياء والأشياء. وفي الأمر الثاني مدى نجاح الشاعر في جعل كافة أنظمته اللغوية أنظمة رمزية — تبدي كل التشكيلات اللغوية (ابتداء بموقع الحرف في كل تشكيل صوتي وتكوين موسيقي، وانتهاء بعلاقات الصور والجمل الشعرية) عن دلالات تجعل نضج السياق الشعري يطرد في اتجاه خلق موازاة رمزية للواقع. وهنا — في الأمرين السابقين جميعاً — وجه من وجوه وحدة القصيدة التي وقفتنا عند بعض وجوهها الأخرى في موضع سابق من هذا الفصل.

الوجه هنا في أن عناصر كل نظام لغوي في القصيدة لا ينهض أحدها — منعزلاً عن العناصر الأخرى المكونة لذات النظام — بدور جمالي، بل يبرز الدور الجمالي لعناصر كل نظام لغوي في علاقات هذه العناصر بعضها البعض الآخر، وفي تفاعಲها وتأثرها. كذلك الشأن في علاقة نظام لغوي بالأنظمة اللغوية الأخرى في ذات القصيدة، فليس لنظام لغوي دور جمالي منعزل عن علاقاته بغيره من الأنظمة اللغوية الأخرى. ليست الأصوات والكلمات والجمل — في العمل الشعري — وحدات تقوم بذاتها، وإنما هي وحدات تنشط مع غيرها للنبوض بدور جمالي، كذلك فإن الأنظمة اللغوية ليست بذات وظيفة جمالية إلا عن طريق علاقاتها المتبدلة، حيث يفسر أحدها الآخر ويدعم دوره. إن الفعل الحالق للنشاط اللغوي يوجه كل عنصر إلى موضعه من نظامه، كما يوجه كل نظام إلى علاقته بغيره، محدداً للسياق الشعري وجهه نحو البناء الشعري الكامل.

ليست القصيدة نصاً لغويًا ولكنها كيفية خاصة في التعامل مع اللغة. وليس صاحب علم الجمال الأدبي عالم لغة، ولكن علم اللغة الحديث أداة أولى لتأسيس علم

الأسلوب خاصة وعلم الجمال الأدبي عامه، كما أن نتائج علم اللغة الحديث سهل أول يسلكه علم البلاغة الموروث ليكون من أسس علم الأسلوب الحديث.

ولقد صرف رواد علم اللغة الحديث جوانب من جهودهم للمشاركة في إقامة علم الأسلوب : فوجه فرديناند دي سوسيير Ferdinand De Saussure البحث اللغوي من الناحي التاريخية والمقارنة إلى منح درس الخصائص التركيبية وخصائص الأصوات والكلمات، كما وجه الأنظار نحو الكشف عن العلاقات المتفاعلة في «بنية» كل نص شعري. وبدت — لدى كل مدارس علم اللغة — جهود جعلت علم الأسلوب يخطو خطوات واثقة نحو النضج. قدمت المدرسة الأنجلزية (Firth, J. R.) جهوداً في الدرس الصوقي. وقدمت المدرسة السوفيتية (Marr, N. Ja.) جهوداً في الطوابع الاجتماعية للأسلوب. وقدمت المدرسة الأمريكية (Chomsky, Noam.) جهوداً في مستويات السياق وخصائص التعبير اللغوي عامة. وقدمت مدرسة براغ<sup>(2)</sup> (Mukarovsky, Jan.) جهوداً في خصائص التغيير الأدبي خاصة. ولقد استوعب أصحاب علم الجمال الأدبي هذه الجهود ونتائجها واتخذوها سبيلاً إلى تخصيص كيفية التعامل الفنى مع اللغة، واستعلنوا بها في إضاءة أنظار ونظارات في التراث اللغوى والبلاغى والنقدى القديم، وجعلوا من كل ذلك أنساناً لدرس جماليات الأسلوب<sup>(3)</sup>.

ونخطاً في حق من أصحاب علم الجمال الأدبي خطوة أخرى فعالوا إلى دروس عناصر الأسلوب ومكوناته وخصائصه التركيبية درساً كمياً إحصائياً مستعينين بالمحاسبات (الحسابات) الآلية والتحليل البلاطى. وأثمرت تجربتان في هذا السبيل : الأولى لدرس «الشاعر الروسي بوشكين Pouchkine 1799 — 1837»، والثانية لدرس الرواىى الفرنسي بزالك Balzac 1799 — 1850). ويحاول كاتب هذه المسطور أن ينهض — في ذات الاتجاه بدرس أبي الطيب المتنى (303 — 354 هـ / 915 — 965 م). ولكن هذا الضرب من الدرس لا يزال — في كل البيعات العلمية — في أول الطريق<sup>(4)</sup>. أما اعتقاد نتائج علم اللغة الجديد ومقررات علم البلاغة القديم في إقامة علم للأسلوب الأدبي عامه والأسلوب الشعري خاصة، فقد انتهى إلى خلاصات يعتد بها. وهنا لا بد من وقتين، عند الملامع العامة لهذه الحالات، تقديمها وتقويمها.

(1)

يواجه الشاعر — غير أي فنان آخر، لطبيعة أداة الشاعر : اللغة — أمنين في آن واحد.

أوهما : مستوى تطور لغة جماعته في عصره. ويتضمن هذا المستوى من التطور اللغوي خبرة الجماعة في التاريخ، كما يعكس في ذات الوقت «منطقها» الراهن في النظر وفي السلوك. فاللغة هي «جامع» الجماعة، وأداة «التواصل» لتاريخها، وأداة «التوصيل» بين أحداثها.

ولما كان مشكل الشاعر — كا سبق القول في الفصل الثالث من هذا البحث — ليس مشكل «توصيل» وإنما هو مشكل «تشكيل»، فإنه — الشاعر — يواجه طبيعة «التوصيل» ومنظقه في اللغة مواجهة تزلزل تلك الطبيعة وذلك المنطق<sup>(5)</sup>.

وثانيهما : تراث التشكيل اللغوي في شعر الجماعة. ويتضمن هذا التراث أصول عمل الشاعر، لكنه يتضمن في ذات الوقت تحد يعطّل تفرده، ولكي يتم لعمل الشاعر تفرده في التاريخ الشعري فإنه يزيل التراث من التشكيل اللغوي الشعري زلة تضييف جديدة إلى حقائق ذلك التراث وتعدل من تقاليده ومقرراته<sup>(6)</sup>.

ولقد سبق القول إن هناك تنازعاً بين نشاط التشكيل في القصيدة من ناحية وتقالييد الفن الشعري الموروثة من ناحية ثانية. ذلك لأن الشاعر يدرك عالمه إدراكاً جمالياً (مشكلاً)، ويواجه التشكيل التاريخي الاجتماعي لهذا العالم بتشكيل جمالي مواز يعكس الجوهر الإنساني ويحقق الحرية. أي أن الشاعر يواجه الواقع بتشكيل يتحقق إخجازه بأدابة ضمنها الواقع في سياق التاريخي الاجتماعي. ويعني آخر فإن الشاعر يتوصل بأدابة الجماعة ليشكل موقفاً من الجماعة نفسها. فالقصيدة تسعى إلى الوجود (الشكل الجمالي) من خلال الموجود (الواقع اللغوي)، وتفردها مرهون بزلازلة منطق التوصيل وتراث التشكيل في آن.

**منطق التوصيل اللغوي** صار. وهو أساس نشوء اللغة وجوهر وظيفتها. وبجعل هذا المنطق اللغة — في قائمة الرموز — مثل علامة القدر الورقة التي ترمز إلى قيمة شرائية معينة، وتعتمد في قيمتها على العرف والاتفاق بين أفراد المجتمع لا على قيمتها الذاتية. فكل لغة تكون من أصوات تصدرها أعضاء النطق الإنسانية. هذه الأصوات — تصبّع ذات معنى — يجب أن توضع في شكل تابعي محدد معين، مكونة كلمات أو مجموعة من الكلمات. هذه الكلمات أو مجموعاتها يجب أن تكون محل اتفاق أعضاء المجموعة اللغوية باعتبارها فيما رمزية تحضر — ولو على وجه التفريغ — في أذهانهم أفكاراً معينة. إن القيمة التي يدل عليها الرمز تم بطريق التحكم والفرض، وإنه ليس هناك أي رابطة فطرية بين اللفظ ومدلوله. ولو صحي الافتراض القائل بوجود علاقة فطرية بينهما لكان

حتماً أن يتكلم الناس لغة واحدة<sup>(7)</sup>. إن التحكم والفرض في هذا المنطق ناشئان عن أن الكلمات — في اللغة البشرية — هي «إشارات» تلبي حاجات عملية. فالبناء اللغوي — لأنّه لغة — إنما ينبع على وحدات أولية، هي الوحدات الصوتية، التي لا يزيد عددها في لغة من اللغات عن بضع عشرات. والوحدة الصوتية، أو الصوت اللغوي : الفونيم Phoneme لا معنى لها وحدها، إنما هي الوحيدة الأساسية الصغرى التي تبني منها الكلمات. وتتميز كل لغة بملائحتها الصوتية الخاصة أي أن كل لغة من اللغات تستقل بنظام فونيقي محدد.

ومعنى هذا أن حفائق البناء اللغوي تضع بين يدي الإنسان إمكانات غير نهائية لاستيعاب كل جزئيات عالمه وتفاصيله وخبراته. فمن عدد محدود من الوحدات الصوتية — بضع عشرات — يستطيع الإنسان أن يبني عشرات الآلاف من الكلمات وعدها لا يحصى من الجمل. فإذا كانت الوحدة الصوتية — الفونيم — لا معنى لها وحدها إذ هي أساس فحب لبناء الكلمة، فإن الكلمة تعد أول جزء له معنى في البناء اللغوي. ولقد بنت كل مجموعة بشرية — من تلك الوحدات الصوتية القليلة — عشرات الآلاف من الكلمات. التي تتالف منها أعداد لا حصر لها من الجمل والعبارات. وظلت الوحدات الصوتية الأولية لكل مجتمع بشري تميز ملاعع لغته، كما ظلت تلك الوحدات أساساً لبناء لغوي ذي مرونة هائلة يتسع دائماً باتساع التطور العملي والاجتماعي.

لهذا كله كانت اللغة مستعداً للخبرة التأدية والاجتماعية للجماعة التي تتحدث بها، لأن الجماعة تبني الكلمات وفقاً لاحتاجاتها<sup>(8)</sup> العملية. وتأسياً على هذا فإن ما وصفناه من منطق لغوي صارم — طرائق اللغة في عكس السياقات والعلاقات، وفي الوفاء بالاحتاجات العملية — هو الذي يميز لغة من لغة. «... لكل لغة منطقها الخاص ونظمها الخاص، يراعيه المتكلم بها ... كـ به في كلامه، لأنه شرط الفهم والإفهام بين الناس في البيئة اللغوية الواحدة، وإذا أخل المتكلم بهذا النظام حكم السامع على كلامه بالغرابة والشذوذ.

ولكن هذا المنطق اللغوي بعيد كل البعد عن المنطق العقلي العام الذي يهدى التفكير الإنساني في كل البيئات، فهو نظام للناس عامة. في حين أن المنطق اللغوي نظام خاص لا ينتمي إلا طائفة خاصة من الناس، هم الذين يطلق عليهم «أبناء البيئة اللغوية». فاللغة منطق لأنها نظاماً تخضع له، وترتبط هذا النظام بعقل أصحاب اللغة وتفكيرهم إلى حد كبير، ولكنه النظام الخاص الذي يختلف من لغة إلى أخرى، ويتصف في كل بيئه بخصائص معينة، تجعل لكل لغة استقلالها، وتميزها من اللغات الأخرى.

ولكن ارتباط اللغة بالعقل الانساني وتفكيره منذ نشأته قد جعل بين اللغات البشرية قدرًا مشتركاً يمكن إرجاعه إلى الفكر الانساني العام، أيا كانت اللغة، وأيا كانت البيئة أو الجنس. ومثل هذا القدر المشترك هو الذي نتشف في الصلة بين اللغات والمنطق، وعن طريقه نحدد الارتباط بين النظام اللغوي والتفكير الانساني بصفة عامة...»<sup>(9)</sup>.

والأمر الثاني الذي يواجهه الشاعر هو تراث التشكيل اللغوي الشعري : التقاليد الشعرية. وهذا مبحث واسع، بل هو مبحث أساس في تاريخ الإبداع الشعري وتاريخ نقد الشعر على السواء : علاقة الشاعر بالتراجم الشعرية لجماعته ولقد عالجنا بعض جوانب هذا البحث في موضع سابق من هذا البحث — خاصة في الفصل الثالث — إنما نقف هنا عند تمهيد محدود موجه :

إن صفة «الجلدة» التي نصف بها كيفية تعامل الشاعر مع أداته اللغوية، ليست مطلقة، وإنما هي حكمة «عنطق» خضم له الشعراء من قبل، ويكتسبون له من بعد. هذا المنطق هو المفسر للتاريخ الشعري وللتقاليد الشعرية. فليس تفرد عمل شعري تفرداً مجرداً، بل إن معنى هذا التفرد هو نجاح الشاعر في أن ينشئ علاقات جديدة — لغوية : وهي حكمة بمقررات وقوانين، وهي في الفن حكمة بنظم وتقاليد — تقيم بنية شعرية تامة تزلزل هيكل التاريخ الشعري وتعدل التقاليد الشعرية.

إن الشاعر الحدث لا يعد شعره بداية لتاريخ جماعته الشعري، وإنما يعد عمله إعادة بناء للتاريخ الشعري هذه الجماعة، ولذلك فإنه يتخذ من الموروث الشعري «ثوذجاً» يختذل، ويترى جمالياً على المادح الشعري الموروثة عن عصور الآzedhar الفني. إن الحركات الشعرية الأصلية تتجه إلى الكشف عن التقاليد الفنية الجوهرية للشعر القديم، وتتجه إلى زلزلة هذه التقاليد وتعديلها للوفاء بال الحاجات الروحية والجمالية-الناشرة. وهذا فإن هذه الحركات والمدارس الفنية لا تنهض إلا استجابة لبواعث تاريخية أساسية هي المفسر الموضوعي للظواهر الجمالية. لذلك فإن رصد جماليات «الحدثة الشعرية» إنما ينهض على وعي دقيق بما هو جوهرى متواصل من التقاليد الشعرية، وما تتحقق من تجديد لها في ظل علاقات وملابسات جديدة<sup>(10)</sup>. ويصدق — هنا — أن نقول إن الشعر الحديث كله نظرة موحدة على «بنية المعنى» وارتباطها بالتقاليد الشعرية، وليس على «بنية التشكيل» وارتباطها بتلك التقاليد. فعندئذ أن المعنى بنية رمزية واحدة وأننا متلقين ونقادة — نواجه في كل حالة — كل قراءة لقصيدة رمزاً. ويجب أن نفرغ من الاعتقاد بأننا نواجه مرة تشبيهاً ومرة استعارة ومرة رمزاً. نعم إن الرمز متعدد المظاهر، ولكن فكرة الرمز هي

هي لأنها قلب المعنى. ويجب أن نعتمد على مفهوم الرمز من أجل دفع فكرة «الأغراض الشعرية» ودفع الأوهام المتعلقة بوحدة القصيدة وبدلاً من أن يدرس الشعر العربي دراسة أغراض علينا أن ندرسه دراسة رموز. إن رموز الشعر — عنده — هي تقاليده. وتطور مسيرة الشعر العربي هو تطور الدلالات التي أصابت هذه الرموز<sup>(12)</sup>.

هذا حسبنا — هنا — من الأمرين جيئاً. فما نريده هو التمهيد الموجه إلى كيفية مواجهة الشاعر للغة سواء تبعت في الاستخدام العادي، أم تبعت في تراوتها من التشكيل الشعري. ونعالج الأمر في فقرتين، واحدة من جهة الشاعر، والأخرى من جهة الناقد.

## (2)

ينتج الشاعر شكلاً «معربياً» خاصاً. هذا الشكل المعرفي الخاص هو نفسه ثمرة لفهم خاص على الواقع. أي أن الشاعر يتعارف على واقعه تعرفاً خاصاً ويتعارف ضرباً خاصاً من المعرفة بهذا الواقع. ولقد سبق القول — في فصل «المعرفة» من هذا البحث — إن هذا الضرب من المعرفة بالواقع، الذي يحصله الشاعر، يرتد مصدره إلى صلة الشاعر الجمالية بواقعه. إن ماهية هذا الضرب الخاص من المعرفة ماهية جمالية، ومادته الطبيعة والمجتمع بمظاهرها وظواهرها، وبجاله الحياة النفسية العاطفية الروحية، وأداته القوى المدركة والطاقات الذائقة. هذا الضرب الخاص من المعرفة هو سهل العارف الجمالي إلى خبرات جمالية تناجها الوعي بالتجانس والتالق، والوعي بالموازنة والوازن في اتجاه تحصيل عناصر النسبة والتماثل والتطابق، وفي اتجاه الوعي بالتكوينات والتماذج والأعماط.

ويؤهل نضج هذه الخبرات الجمالية التعرف الجمالي للوصول إلى «معارف» جمالية أعقد، ويؤهل الوعي الجمالي لتحصيل هذه «المعارف» الجمالية : الوعي بحقيقة «الانتظار» — والوعي بحقيقة «التناغم والانسجام» — والوعي بحقيقة «التناصب» والوعي بحقيقة «الإبداع»، كذلك فإن نضج هذه الخبرات الجمالية يؤهل الوعي الجمالي لتحصيل الوجوه الأخرى من علاقات العناصر الجمالية، وهذه الوجوه هي التنافور، والنشوز، والتناقض. ويعين كل ذلك على نضج الخبرات الجمالية، وعلى حصولها على «حقائق» الصفات والعناصر والخصائص الجمالية في الطواهر والأحياء والأشياء.

هذه الكيفية في إدراك العالم — إدراك العالم «مشكلاً» — تجعل من نتاج الشاعر «تشكيل». فالقصيدة بنية ورمزة، يقيمتها «تنظيم لفظي» ليس على نمط تنظيم الواقع المائل، وإنما هو على نمط الصلات المتبادلة — والمجادلة — في جوهر ذلك الواقع وحقيقة. يقيم الشعر موازاته الرمزية للواقع بالكلمات. ويقوم تنظيم الكلمات في القصيدة

على الوعي بالتناظر والتناغم والتناسب والإيقاع، وعلى الوعي بوجوهها الأخرى من تناقض ونشوز وتناقض ويفصح هذا التنظيم للكلمات في القصيدة عن مقابلات وتناقضات وجوه تألف وجوه نشوز في الواقع النفسي والروحي والاجتماعي والطبيعي.

الشعر — بهذا — ضرب معرفي خاص لمعرفة الواقع، ولتحرير هذا الواقع من المثول والجمود، بالكشف عما يمور به من مقابلات وتناقضات<sup>(12)</sup>. وسبيل الشعر إلى هذا هو تعامل خاص مع الكلمات : يكشف عن طاقتها النغمية والرمزية، بإقامة صلات جديدة بينها، وبإقامة تأثيرات متبادلة وعلاقات وأنظمة ترتيب وتأليف.

يسطير إيقاع العمل الشعري — قبل تشكيله — على الشاعر، ويسطير الشاعر على الكلمات ليشكل بها هذا العمل. إن الشاعر لا يتغى غرضاً توصيلياً، وإنما هو يواجه تشكيل الواقع بتشكيل يوازنه رمزاً. لذلك فإن الشاعر لا يبدأ بموضوع أو فكرة أو غرض، وإنما هو يبدأ عمله عندما يهمن عليه الإيقاع الموجه إلى التشكيل. توحى سيطرة الإيقاع على الشاعر بالخطوة الأولى للقصيدة التي لا يعرف الشاعر عنها شيئاً قبل أن يتهمي من تشكيلها. يعني أن الشاعر يبدأ عملاً لا يعرف «نهايته» قبل الانتهاء الفعلي منه. لو كان الشاعر يتغى توصيل «غرض» لعرف «حدوده» قبل الانتهاء منه، ولما عان تلك المعاناة الفذة المتواترة عن كبار الشعراء أثناء «تنفيذ» تشكيلاتهم الشعرية. يتعرف الشاعر من هؤلاء الشعراء على قصidته بعد أن يتهمي من تشكيلها. أما أثناء التشكيل فهو — الشاعر — يتعرف على عمله خطوة فخطوة، وقد ي أغتى بمجده في خطوة، وقد يخضع لتحوله في خطوة أخرى. إنه — الشاعر — موجه بإيقاع مسيطر يطلب تشكيله، وعمل الشاعر أن يلبي، بأن يخضع الكلمات لطلاب هذا التشكيل. إن نزوع الإيقاع إلى التشكيل يتحقق، إذ بين وبين يوضح بتشكيل الكلمات له<sup>(14)</sup>. هذا التشكيل هو الذي يستدعي الكلمات، وهو الذي يكتسباً مواضعها في أنظمة لغوية تحقق بنية القصيدة دلالتها الرمزية.

يتجاوز الشعر بالكلمات مدلولاتها المطلقة وطوابعها الإشارية. ليست الكلمات — في الشعر — علامات، بل هي كائنات. يستخدم الشعر اللغة العادية، لكن هذا الاستخدام يخضع لكيفية خاصة تنتهي — في القصيدة — إلى تنظيم لغوي مستقل — نسبياً — عن التنظيم المألوف للغة العادية : «... إن أداة الأدب اللغوي. الأدب يصنع بالكلمات. والكلمات آذن إشارات. الكلمات تتصدى لشيء، مثل آذن شيئاً، قبل أن يستولي عليها الأدب. ومكذا فإن الأدب يستخدم أداة هي في ذاتها نتاج فعالية تشكيلية ترميزية. فالأدب شكل رمزي فقط بمعنى ثانوي اشتراكي، لأنه يستخدم نسقاً من

**الأشكال الرمزية الجاهزة**، وهو النسق الذي ندعوه اللغة. العالم الذي تستدعيه اللغة إلى الوجود على الفور يستعمله الأدب على أنه مادة.. خام.. لا يعمل الأدب كلياً بمح مناهج الإشارة أو الحاكمة.

إن معنى قصيدة ما هو كامل بنياتها المعقدة وليس إشاراتها البسيطة فقط. الأدب يستعمل الكلمات، والكلمات إشارات، لكنها تستعمل في الأدب كشيء يعني أكثر من الإشارة. فالأدب يستغل خصائص أخرى للكلمات إضافة إلى خصائصها الإشارية، كمثل قدرتها على الانتظام في جمل إيقاعية، وإيحاءاتها السمعية والعضلية، وارتباطها الحميم بكلمات أخرى. هذه الصفات الكامنة وغير المطرورة في اللغة العادية تغدو صفات حاسمة في الأدب. وهي تتصهر بخصائص المحاكاة والإشارة في الكلمات لتخلق من الأدب نظاماً رمزاً جديداً مختلفاً عن النظام الرمزي في اللغة غير الأدية. الأدب يستعمل الكلمات، والكلمات إشارات، ترمز لأمور نعرفها سبقاً بطرق أخرى. غير أن الأدب، واللغة نفسها في الواقع، يستعمل هذه الإشارات بحرية كبيرة. ففي وسعه أن يربطها بطرق غريبة تماماً الغرابة عن طبيعة الأشياء المشار إليها. ففي الأدب يمكن أن يكون الفم أعمى، ويستطيع الضوء أن يحدث صريراً، ويمكن لرجل أن يعبر قوس قرخ... إلخ. إن الإشارات اللغوية، وهي في حد ذاتها مشدودة إلى الأشياء بصلات وخصائص ثابتة، تناول في الروابط الأدية حرية جديدة للعمل. بهذا المعنى أيضاً يقدم الأدب نظاماً رمزاً شبه مستقل...»<sup>(15)</sup>.

ليست «الأغراض» هي حالة القصائد، وإنما حالة القصائد هي «تشكيلات الكلمات». والتشكيل يستدعي الكلمة إلى موضعها في النظام اللغوي المحكم بالسياق الشعري. والكلمة في موضعها من نظامها اللغوي «تعرف» ما سبقها وما يلحقها، وتتفاعل مع كلتاها، وتؤثر في كلتاها، وتتأثر بكلتاها. هذا التنظيم اللغوي — الذي يبرز دور الصوت في الكلمة وينظم الكلمات ويشكل الجمل في سياق خاص — يتعدى بالكلمة مدلولها الجامد ووظيفتها المألوفة. ويدعي نزوع الإيقاع إلى التشكيل القيم الموسيقية للكلمات، ليست وحدات مفردات، وإنما أنظمة وتشكيلات.

(3)

الشعر كيفية لغوية خاصة. يتعامل الشعر مع اللغة العادية بكيفية غير عادية. فليست هناك — إذن — «كلمات» شعرية وأخرى غير شعرية، ولنست هناك «لغة شعرية» — أو شاعرة — وأخرى غير شعرية. إنما يتعامل الشاعر مع كلمات اللغة العادية، لكنه لا يتعامل مع «النظام» العادي لهذه اللغة. وبخلاف الشاعر النظام العادي

للغة العادبة ليخلق نظاماً آخر يحقق به موازنة واقعه — النفسي والفكري والاجتماعي — موازاة رمزية. و لا يخالف الشاعر النظم اللغوي العادي مخالفة كاملة، وإنما كانت للشعر لغة مختلفة تماماً عن اللغة العادبة. بل إن النظام اللغوي العادي يعد «أصلاً» يخرج الشاعر عليه وبخالقه مخالفات تزيله. فإذا كان الأصل — النظام اللغوي العادي — عريقاً مستقراً — لا نقول جامداً ثابتاً — فإن إمكانات مخالفته، إمكانات زليلته، واسعة. بمعنى أنه بقدر عراقة النظام اللغوي العادي واستقراره تكون إمكانات الشعر متعددة وواسعة وخصبة. بل إن مخالفات الشعراء للنظام اللغوي العادي وزليلتهم له تشيع — إن كانت حقيقة وموهوبة — فستقر وتعود إلى «الأصل» الذي خرجت عليه فتصير جزء منه. إن التعامل الشعري مع اللغة لا يخلق أنظمة لغوية فحسب، بل إنه يدخل هذه الأنظمة إلى تاريخ اللغة العادبة فيغيّرها ويجددها. إن الشعر يطور اللغة العادبة ويجددها. إن الشعراء لا يخلقون الشعر فحسب، بل إنهم ليخلقون اللغة أيضاً.

ومخالفة الشاعر للنظام اللغوي العادي ليست مطلقة. فهو — من جهة أولى — لا يخرج على (قواعد) اللغة العادبة، وإنما هو يخرج على (نظام) هذه اللغة في التأليف بين الكلمات ونظمها وسياقها وتقريبتها. وهو — من جهة ثانية — يخرج على نظام اللغة العادبة إلى نظام آخر. فعلى الرغم من أن كل عمل شعري جديد هو أنظمة وعلاقات لغوية جديدة، وعلى الرغم من أن لكل عمل شعري جديد بنية شعرية جديدة خاصة، فإن كيفية التعامل الشعري عامة — من دروس الأنظمة وال العلاقات والبنيات : علم الأسلوب — (قياسها) الذي يدرس و(يقعد) درساً وتفصيلاً دقيقين.

عبارة أخرى : إن العمل الشعري الجيد لا يجتنب خلا سبقاً يهد أمنه ولا يهتم بمثال منشود يتمنى إليه. كذلك فإن الأصول والمبادئ، الجمالية والقواعد والتقاليد الفنية لا تضيع غطاء لعمل شعري لم يوجد بعد، بل إن غطاء العمل الشعري الجديد إنما يفصح عن نفسه بعد تمام تشكيله. وعلى الرغم من كل هذا فإن الشعر يخالف نظاماً لغوياً (قياسياً)، لتهي إلى نظام لغوي له (قياسه). وذلك لأن الشاعر يخلق علاقات وترابيب وبنيات هي في حقيقتها (اختيارات) من بين (إمكانات) قائمة من قبل، تبدى في (مجموعات) من الكلمات والعبارات والصيغ والهيئات التركيبية.

إن الشاعر لا يخلق (كلمات) وإنما يخلق (علاقات) تفضي عناصر التأليف والنظم فيها للدرس الدقيق<sup>(16)</sup>، بل إنها تفضي — وقد حضرت في تجارب ناجحة — للدرس الكمي والاحصائي الموضوعي.

مشكل الشاعر — إذن — مشكل (تشكيل)، وليس مشكل (توصيل) ولا مشكل (تحميل). فليس ثمة معنى يريد الشاعر أن (يوصله)، وليس ثمة (غرض) يريد أن يعبر عنه، وإنما ثمة ( موقف) من الواقع يسعى الشاعر إلى تشكيله. كما أن الشاعر لا يغشا (تحميل) الصيغة والتركيب والعبارة، وإنما هو يتغشا (الجمل) الذي يستحدثه بالعلاقات والتشكيلات اللغوية. فالجمل في نشاط هذه العلاقات والتشكيلات اللغوية ونيجها، ليس خارجها، ولا هو بمضاف إليها. (التوصيل) غاية النظام اللغوي العادي. و(التحميل) دخيل على النظام اللغوي العادي، وعلى النظام اللغوي الشعري. أما (التشكيل) فمهما الشاعر وهو وسيله إلى الجمال. إن الشاعر لا (يغش) عن المثل الأولي الذي استنهضه للابداع، وإنما هو يواجه هذا المثل، وإنما تكون مواجهته لهذا المثل مواجهة تشكيلية. إن مكونات المثل الأولي وعناصره — وهي نفسية وروحية وفكرية واجتماعية — ترقى إلى أن تكون (موقعا) للشاعر من واقعه الذاتي والموضوعي. وقبدي هذه المكونات والعناصر نفسها — في ارتقائها — للشاعر مشكلة، يكمل وضوحها لديه بكمال تشكيله لها فإذا كان الموقف لا يبدي نفسه لصاحبه الشاعر إلا بكمال تشكيله. فإن الناقد لا يخلص حقائق هذا الموقف — نفسياً وروحياً وفكرياً واجتماعياً — إلا من حقائق التشكيل ذاتها. وكل (دلالة) لا تقود إليها قبينة تشكيلية فإنها من (طلب) الناقد وليس من (تشكيل) الشاعر.

بهذا يتعدد عمل الناقد النظري بدرس طبيعة الأنظممة والعلاقات اللغوية التي يستحدثها الشعر في تعامله مع اللغة العادية. أي يتعدد هذا العمل بعلم الأسلوب حتى لا تكون نظرية الشعر تاماً مفارقاً للظاهرة الشرفية. كما يتعدد عمل الناقد التطبيقي بدرس نشاط السياق والتركيب والبنية في العمل الشعري — نتائج عمل الأسلوب — حتى لا يكون نقد الشعر تعبيراً عن «فكيرية» الناقد وليس درساً لتشكيل الشاعر.

ومن جهة طبيعة الأننظممة والعلامات اللغوية التي يستحدثها الشعر في تعامله مع النظام اللغوي العادي، فإن علماء الأسلوب قد اجتهدوا لبيان (ماهية) للغة الشعر «ومهمة» لها، ليكون هذا أصلاً — موضوعياً — تهض عليه ماهية الشعر ومهمته في نظرية الشعر عامة، أو في : علم جمال الشعر. أما عن ماهية لغة الشعر، فلقد سبق القول إن هذه الماهية تتعدد في الفاعلية الخلاقة التي تجعل من نشاط اللغة — في العمل الشعري — خالقاً لأنظممة وعلاقات وتركيب وبنيات ذات دلالات رمزية ثرة. كما أن هذه الماهية تتعدد بمقارنتها ب Maheria اللغة العادية : فالأصل في ماهية هذه اللغة العادية الشيعون والتواتر العرف، والأصل في ماهية تلك اللغة الشعرية (الريادة) إلى الخلق اللغوي الجديد.

وعلى هذا فإن اللغة الشعرية ليست (درجة) من درجات اللغة العادبة، كما أنها ليست «نوعاً» خاصاً من هذه اللغة العادبة، وإنما هي — كما سبق القول — «كيفية» خاصة في التعامل مع اللغة العادبة بذخيرة كلماتها وقواعد صرفها ونحوها. هذه الكيفية هي أساس تلك الماهية. وهذه الكيفية هي الفيصل في الفروق بين آلية التواتر في النظام اللغوي العادي وفاعلية الخلق في النظام اللغوي الشعري. وكما قلنا — في موضع سابق من هذه الورقة — فإن الفاعلية المخالفة، وهي الأساس في ماهية اللغة الشعرية، لا تخلق الشعر فحسب، بل إنها تخلق اللغة العادبة ذاتها. وذلك لأن ما يخلقه الشعراء يتشيع ويتواءر ويستقر في النظام اللغوي العادي.

هذا من جهة الأصل في ماهية اللغة الشعرية. أما من جهة الأصل في مهمة هذه اللغة — الريادة إلى إخراج اللغوي الجديد — فإن لغة الشعر تفي ب مهمتها — التشكيلية — بقدر ما تتحققه من هذه الريادة. وللمعنى هنا أن اللغة الشعرية تفي ب مهمتها — التشكيل — بالقدر الذي تتحققه من «الريادة»، بحيث تحمل مهمة اللغة العادبة — التوصيل — تتقهقر في العمل الشعري. ولا يتعلق الأمر هنا هنا «بعد» العناصر اللغوية الرائدة في العمل الشعري، وإنما الأمر يتعلق بكيفية عمل هذه العناصر وبنشاطها وأثارها<sup>(17)</sup>. هنا في كل عمل شعري — تنازع بين التوصيل وهو الأساس في ماهية اللغة العادبة، والتشكيل وهو الأساس في ماهية اللغة الشعرية.

ومن جهة نشاط هذه الأنظمة والعلاقات اللغوية التي يستحدثها الشعر في تعامله مع النظام اللغوي العادي، فإننا قد عالجنا — في الوحدتين الأوليين «1، 2» من هذا الفصل — هذا النشاط من زاوية طبيعة تلك الأنظمة وال العلاقات اللغوية من زاوية الفروق بينها وبين الأنظمة وال العلاقات في اللغة العادبة. أما هاهنا فن تعالج الأمر من زاوية الفكر الثالث : «الوصيل» مهمه اللغة العادبة، و«الجميل» المهمة التي تصورها الفكر التقليدي لعمل اللغة الشعرية، و«الشكل» مهمه اللغة الشعرية في الفكر اللغوي والنقدي الراهن. أي إننا تعالج — هنا — دور تلك الأنظمة وال العلاقات اللغوية — بعد إذ بانت أساساً في «ماهية الشعر» — في تحقيق «أهمية الشعر» : إن هذا التحقيق إنما يتم — في العمل الشعري — بتآزر النشاطين اللغوبين التركبي والتوصيري لخلق البنية والدلالة الرمزيتين.

والتركيب والتوصير ليسا نشاطين متصلين، بل إن كلاً منها عماد للآخر في العمل الشعري، وكلاهما معاً عماد للسياق الشعري الذي ينتهي نشاطه بالبنية الكلامية القصيدة. ثم إنما — التركيب والتوصير — كاشفاً الموقف من خلال ما يمنحانه العمل

الشعري من مستوى دلالي رمزي هو بذاته الموازي للواقع — عناصره الذاتية والموضوعية — الذي صدر عنه الشاعر.

وبدل الاشتغال التارخي لكلمة (التركيب «Structure» — في اللغات الأوربية — على طريقة بناء الشيء وإقامته<sup>(18)</sup>). كما يقصد بهذه الكلمة — تركيب — تنظيم الكل في أجزاء، وتعاون وثيق بين أجزاء الكل التي تتفق فيما بينها وتتكيف<sup>(19)</sup>.

وعناصر التركيب هي «الأصوات» وطائق تجمعها في كلمات، و«الكلمات» وطائق تنظيمها في جمل. فكل اللغات — بدون استثناء — تكون أساساً من أصوات لغوية، وتح الجمع هذه الأصوات اللغوية — في معظم اللغات — في شكل كلمات. ومن النادر جداً أن توجد الكلمات متصلة في الاستعمال اللغوي. فمن ناحية تجمع الكلمات عادة في شكل مجموعات، وحيثند طريقة تنظيم هذه الكلمات تصبح مهمة، وربما متحكمة في المعنى كله. ومن ناحية أخرى غالباً ما تتعرض الكلمات نفسها للتغييرات معينة في الصيغة تؤدي إلى تغير في المعنى.

فالتغيرات الحادثة داخل الكلمات نفسها تشكل موضوع علم الصرف الذي يختص بدراسة الصيغ، وتنظيم الكلمات في نسق معين يشكّل موضوع علم النحو<sup>(20)</sup>. فالتركيب — إذن — «صوت» و«صيغة» و«علاقة». والأصوات حوامل اللغة<sup>(21)</sup>.

ولقد وقفنا — في الوحدتين الأولىين (1,2) من هذا الفصل — عند الدور الأساسي الذي ينهض به التشكيل الصوتي في التركيب عامّة، وعند الدور الأساسي الذي ينهض به هذا التشكيل الصوتي في التركيب عامّة، وعند الدور الأساسي الذي ينهض به هذا التشكيل الصوتي في التركيب الشعري خاصة، إذ هو — التشكيل الصوتي — عmad الموسيقى الشعرية ومفسرها، وهو الذي يتتجاوز بهذه الموسيقى المقررات العروضية.

إنما نقف هنا عند تباه أولى إلى ثلاثة أمور. أولها أن علماء العربية الأقدمين قد خلّفوا مادة علمية طيبة متصلة بتحولات وخصائص صوتية بعينها، من بين ذلك جعل حرف مكان آخر (الإبدال) وإدغام حرف في آخر «الإدغام» وما يقترب من ذلك من تبدلات صوتية. وعلى الرغم من أهمية هذه المادة فإنها محدودة بالنسبة للدرس الصوتي عامّة.

بل كادت معالجة الأصوات — في التراث النحوي واللغوي العربي القديم — أن تقف عند تفسير الإدغام فحسب<sup>(22)</sup>. وثانيها أن الموروث النحوي واللغوي العربي وصف تكوين «المقاطع» — الوحدات الصوتية اللغوية و«بعض المصطلحات هنا حديث»

وصفا قريباً – من جهة تكوين الكلمات من مقاطع مفتوحة – يتركب المقطع المفتوح من حرف حرك حركة قصيرة أو طويلة – ومغلقة – يتركب المقطع المغلق من حرف متحرك وحرف ساكن – غير أن هذا الوصف لم يف ببيان دور المقاطع ووظيفتها في التركيب وفاعليتها في التكوين الموسيقي للغة الشعر. وثالثها أن علم العربية القديم أهمل (النبر) إهالاً جعل «علم العروض» لا يكشف من الطاقات الموسيقية للشعر العربي إلا عن جوانب محدودة.

ولقد وجه هذا التبيه الدراسات الحديثة الجادة – تمهدية «ابراهيم أنيس» وتمسحية «محمد طارق الكاتب»، وتأصيلية – «شكري محمد عياد وكال أبو ديب»<sup>(23)</sup> – ولا تزال قليلة، إلى الكشف عن طاقات (الصوت اللغوي) وإمكانات الوحدات الصوتية اللغوية «المقاطع» ونشاطها المتتجاوز للقرارات العروضية – في إقامة الإيقاع الشعري، وإلى الكشف خاصة عن دور «النبر» الذي يفجر الامكانيات الموسيقية للغة. ولقد بدأ العروض الخليلي – في هذه الدراسات الحديثة – غير مستغرق لموسيقى الشعر العربي، وبدت بحوره تشكيلات إيقاعية بين تشكيلات أوسع تخلقها كيفية الاستخدام الشعري للغة.

هذا عن «الصوت» في التركيب. أما «الصيغة» فهي بناء الكلمة على مثال، هيئة الكلمة الحاصلة من ترتيب حروفها وحركاتها، وهذه الهيئة تتصل اتصالاً متيناً بتركيب الجملة ودلائلها، إذ لو تغيرت مبنائهما تغيرت معاناهما والوجهة – هنا – الاشارة إلى صلة التغيرات التي تتعري صيغ الكلمات – التغيرات الداخلية «التحول الداخلي»، واللواحق والسباق التصريفية «الالصاق» – بالتركيب والموسيقى الشعرية وبكيفية استخدامها الشعري للغة عامة.

ومن ناحية التغيرات الداخلية «التحول الداخلي» فإن الجانب الأكبر من المفردة العربية يأتي من أصل ذي ثلاثة صوامت – الأصل الثلاثي – ويبقى هذا الأصل أساس هذه المفردة. يؤخذ من الأصل – الأغلب – أن يكون ثلاثياً – المكون من أصوات صامتة فحسب كلمات متميزة باضافة المصوتات داخل هذا الأصل. وإضافة هذه المصوتات ليست اعتباطية، وإنما هي مفيدة بطبع المصوت وكيفيته. وتضعيف الصامت الثاني أو الثالث من الأصل يعتبر إضافة لعنصر آخر أساسي إلى إمكانيات هذه التغيرات الداخلية.

ومن ناحية اللواحق – اللواحق والسباق التصريفية – فإن العربية تحصر «الالصاق» بأهمية كبيرة، ولكنها – العربية – لا تملك من اللواحق سوى عدد قليل،

جد قديم، موروث عن أصوله السامية القريبة أو البعيدة، وهي لم تنشئ منها جديداً، ولا تنشئ منها كذلك هذا الجديد.

وعلى الرغم من أن اللواصق في العربية محدودة وثابتة فإنها وسائل إثراء ذات بال. بل يمكن أن يكون هذا الصيق وهذا الثبات — في اللواصق — سبلاً يفتح أمام الشاعر باب التصريف والتبدل والتغيير والاحلال، أي هو سهل يمنح الشاعر وسيلة تفوق حقيقة. والغرض من هذا الدرس لأوليات التشكيل الصRFي تبين دور هذا التشكيل في التركيب والموسيقى الشعرية، وتبيّن دوره الدلالي خاصّة والرمزي عامّة. ودرس هذا الجانب لا يزال أولياً، لا يزيد عن تنبّهات متّأثرة. فربما قيل — من حيث صلة هذا التشكيل الصRFي بالإيقاع والموسيقى الشعرية — إن القيام ببحث حول الصيغ الموجودة سوف يبيّن أن اللغة العربية لم تستعمل قدرها متساوية من الصيغ التي اختارتها، فقد فضلت صيغًا على أخرى : فالصيغ ذات الإيقاع الصاعد، أي التي تبدأ من مقطع قصير ثم تستمر على مقطع طويل «وإجمالاً : الصيغ ذات الإيقاع الموافق لما يسمى بالوتيد المجموع، وأحرف ثلاثة : متحرّكان بعدهما ساكن»، هذه الصيغ تكاثرت كلماتها إلى أقصى حد، وهي الصيغ :

فعال، وفعال، وفعال، وفعيل، وفعيل، وفعول.

وربما قيل كذلك إنه يتّأس على التبيّن السالف ملاحظتان :

**الملاحظة الأولى** إنه ليس من قبيل المصادفة أن نلاحظ في الشعر إشار الأوزان ذات الإيقاع الصاعد :

**الطويل :**

فعولن مفاعيلن فعولن مفاعيلن

**والكامل :**

متفاعلن متفاعلن متفاعلن

**والوافر :**

مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن

مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن  
(فعولن)

والبسيط :

مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن

والملاحظة الثانية أن الأوزان القليلة الحظ من الشيوع تأخذ لنفسها مسلكا آخر بما اشتغلت من عصر ثابت في وحدتها الأيقاعية. هذه الأوزان هي : الخفيف، والرمل، والمسرح، والمدید.

ويمكن إجمال ذلك بأن نلاحظ في العربية — من الجانب الصرفي — نموا كبيرا في الصيغ ذات الإيقاع الصاعد، وأن نلاحظ من ناحية أخرى في شعر هذه العربية حظا كبيرا، بل أكبر الحظ للأوزان ذات الإيقاع الصاعد، والمقارنة بين هذين الجانبين من أهم ما يتبعني أن يكون<sup>(24)</sup>.

فهذه إذن تنبهات أولية وجزئية تعين — بفحصها واتكمال صحيحتها وضبط طرائق بحثه — على الكشف عن طاقات الصوت والصيغة وإمكاناتهما الجمالية عامة والشعرية خاصة. وهي تنبهات تشير في ذات الوقت إلى أن درس هذه الطاقات والامكانيات لا يزال في أوله على الرغم من وجود موروث صوري وصرفي هائل، لكن هذا الموروث — وهو ذخيرة أساسية لنهوض الدراسة الأسلوبية ونشوء علم جمال أدبي — لم تتجاوز غالبياته بعامة التوصيل اللغوي إلى التشكيل الجمالي الذي نطلبه اليوم لاقامة دروس علمي لجماليات اللغة.

هنا — في «الصوت» و«الصيغة» من عناصر التركيب — وجهتنا التي تقف عند حدود المخططة التي يصنفها علم الجمال الأدبي لدرس إمكانات عناصر التركيب اللغوي من الوجهة الجمالية. فليست وجهتنا دروس كل من هذه العناصر درسا متوعبا لكافة إمكاناته وطاقاته ولوجهة الأقدمين فيتناوله وتحللت أصحاب علم الجمال الأدبي لدرسه. فهذه لا ينهض بها درس واحد ولا دارس واحد. وإنما كانت وقفتنا عند تلك التنبهات الأولية في «الصوت» و«الصيغة» لأن درس الدور الجمالي لهذا العنصر في بنية العمل الأدبي لا يزال في خطواته الأولى، وقد كان مسعانا أن يقف الباحثون على هذا المنحى من الدرس هذا عن التوجيه الجمالي في دروس «الصوت» و«الصيغة».

أما «العلاقة» — وهي العنصر الثالث من عناصر التركيب — فدرستها ينهض على أن النظام النحوي في العمل الأدبي عامة والشعري خاصة جماليات تتبدى في طرائق نظم الكلمات وهياكل التأليف بينها، وفي أركان الجملة وخصائصها، وفي «تفاعل» كل

ذلك، وفي «فاعليته» وأثاره في بنية القصيدة من المجهدين التركيبية والرمزية. وفي درس هذا النظام النحوي تراث عربي قديم واسع، وحسبنا هنا أن نشير منه — ولسنا بمُؤرخين له — إلى الوعي بدور طائق نظم الكلمات وخصائص تأليف الجمل في التعبير الأدبي، وحسبنا أيضاً أن تتوجه إشارتنا في هذا الأمر إلى جهود ابن جنی «ت 392 هـ»، والباقلاني «ت 403 هـ»، وعبد القاهر الجرجاني «ت 471 هـ».

لقد رد الباقلاني وجوهاً من إعجاز القرآن الكريم إلى طائق «نظمه»، ونظر عبد القاهر إلى الشعر العربي من جهة «النظم» أيضاً، وتوسع في هذا نظراً وتطبيقاً فبلغ غاية بعيدة. وينصرف هذا التراث القديم — النحوي واللغوي والبلاغي والنثري — إلى جوانب من إمكانات النظام النحوي وطاقاته وهي جوانب أساسية في الدرس الجمالي، وتغيب فيه جوانب أخرى يلتفت إليها علم الجمال الأدبي. وتفنف — هنا — عند ما يتصل بالشعر.

لقد درس عبد القاهر بأصالة نادرة — في كتابيه : «دلائل الاعجاز»، و«أسرار البلاغة» — النظام النحوي وأركان الجملة. وفصل عناصر هذا الدرس إلى تقديم وتأخير، وحذف وذكر، وتعريف وتذكر، وقصر، واختصاص، وفصل ووصل، وإضمار وإظهار، ووقف عند وظائف أدوات العطف ومواقعها... الخ. وعند عبد القاهر فصل بين لفظ معنى، وقول بسبق المعنى على اللفظ. يقول إنك تتفق في نظم الكلم آثار المعاني وتربتها على حب ترتيب المعاني في النفس<sup>(25)</sup>.

وإنه لا يتصور أن تعرف للفظ موضعها من غير أن تعرف معناه، ولا أن تتخى في الألفاظ من حيث هي ألفاظ ترتيباً ونظمها. وأنك تتخى الترتيب في المعاني، وتعمل الفكر هناك. فإذا تم لك ذلك أتبعتها الألفاظ، وقفوت بها آثارها، وأنك إذا فرغت من ترتيب المعاني في نفسك لم تحتاج إلى أن تستأنف فكرها في ترتيب الألفاظ. بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعاني، وتابعة لها، ولا حقة بها، وأن العلم بمواقع المعاني في النفس، عمل بمواقع الألفاظ الدالة عليها في النطق<sup>(26)</sup>.

لكن عبد القاهر يدع هذا إلى تأصيل «النظم»، فلا يرى الكلمة إلا في «علاقة»، ولا يرى العلاقات في الجملة الشعرية إلا من جهة أنها أدوار جمالية. لا تتفاضل الألفاظ — لديه — من حيث هي ألفاظ مجردة، ولا من حيث هي كلم مفردة<sup>(27)</sup>.

فإنك تجد متى شئت الرجلين قد استعملتا كلما بأعينها ثم ترى هذا فرع السماك، وترى ذاك قد لصق بالخضيض. فلو كانت الكلمة إذا حنت حنت حنت من حيث هي لفظ، وإذا استحقت المنية والشرف استحقت ذلك في ذاتها وعلى انفرادها،

دون أن يكون السبب في ذلك حال لها مع أخواتها المجاورة لها في النظم، لما اختلف بها الحال ولكن إما أن تحسن أبداً، أو لا تحسن أبداً<sup>(28)</sup>.

ويضي عبد القاهر في كتابيه ليدل على الوظائف الجمالية للأوضاع التحوية للكلمات وليبرز في النظام النحوي أصولاً و دقائق هامة لـ «وحدة الجملة» في التعبير الأدبي عامة والشمعي خاصة.

إن صاحب علم الجمال الأدبي يبدأ من هذا التراث — تراث عبد القاهر وسابقيه ولأحقيه من التحاة واللغويين والنقاد العرب الأقدمين — ليدرس «العلاقة» درساً جديداً — بأساس علمي ومنهجي جديد — يكشف عن التفاعل بين عناصر النظام النحوي، وعن تفاعل هذه العناصر وعناصر الأنظمة اللغوية الأخرى — أنظمة الأصوات، وأنظمة الصيغ — كما يكشف عن فاعلية هذا النظام وأثاره في «وحدة القصيدة» من جهات الإيقاع والتركيب والدلالة الرمزية.

وهكذا بدا «التركيب» في أنظمة «أصوات» و«صيغ» و«علاقات»، كما بدا أنه — التركيب — ليس محصلة لتجاور عناصر هذه الانظمة ومكوناتها، وإنما بدا محصلة لتفاعل بينها متساوية ولفاعليتها متساوية. ولقد ذكرنا — في موضع سابق — أن الكل يفسر أجزاءه. أي أن التركيب يفسر الدور الجمالي لكل عنصر من تلك العناصر في كل من الأنظمة اللغوية، كما أن الدور الجمالي لكل عنصر لا يتحقق إلا إذا كان متوجهاً إلى إقامة التركيب. ليس لأي عنصر في نظام من تلك الأنظمة اللغوية دور جمالي بمعزل عن العناصر الأخرى المكونة لذات النظام اللغوي.

فالأدوار الجمالية لعناصر كل نظام لغوي إنما تبدى في علاقات هذه العناصر بعضها بالبعض الآخر، وفي تفاعلها وقازرها وهذا هو نفس الشأن في النظام اللغوي. فليس لأي من تلك الأنظمة اللغوية دور جمالي بمعزل عن الأنظمة الأخرى المكونة لذات العمل الشعري. فالأدوار الجمالية لهذه الأنظمة إنما تبدى في علاقاتها المتبادلة.

معنى الكلام هنا أن الخلق الشعري — كيفية تعامل الشاعر مع اللغة — إنما يتبدى في توجيه العناصر إلى موضعها في نظامها، وفي توجيه الأنظمة إلى علاقاتها في تركيبها، تحقيقاً للتفاعل بين هذه العناصر والأنظمة، وتحقيقاً لفاعليّة هذه العناصر والأنظمة في إقامة البنية الكاملة للعمل الشعري.

هذا من جهة التركيب. وليس ثمة — في القصيدة — من شيء خارج عناصر التركيب وعملها. فالتصویر نشاط لغوي غير مفارق للتركيب، بل إن نشاط عناصر

التركيب وعملها هو نشاط تصويري أصلًا. الصور الشعرية أوسع بكثير مما وقف عنده البلاغيون الأقدمون من وجوه (المجازة).

إن الدرس الأسلوبي الحديث يتخذ من ذلك الموروث البلاغي ركيزة أساسية، لكن هذا الدرس الحديث يستخلص جماليات تلك الطرائق «المجازة» — التشبيه والاستعارة — من خصائص تركيبها ومن أدوارها الجمالية في بنية القصيدة دلالة الرمزية، ثم يكشف عن صور شعرية في غير تلك الطرائق، إذ يبرز «التصوير» في عمل كافة الأنظمة اللغوية — الأصوات، الصيغ، العلاقات — في القصيدة.

ويكفي أن نقول هنا عن دور «المجاز» القديم بالنسبة إلى «الصورة» ما قلناه عن دور «العروض» القديم بالنسبة إلى «الموسيقى» : يفسر الدرس الحديث وجوه «المجاز» وأسس «العروض» بعمل الانظمة اللغوية وحقائق التركيب، وينتهي إلى الكشف — في اللغة — عن طاقات تصويرية وموسيقية تتضمن «المجاز» و«العروض» و«العروض» وتتجاوزهما فالصورة الشعرية أوسع بكثير من المجاز، والموسيقى الشعرية أوسع بكثير من العروض.

كانت هذه الحدود تصل بالجهود الأولى لأصحاب علم الجمال الأدبي عامة، وفي الفصل الأخير عرضنا لهذه الجهود في مجال الشعر خاصة. وهناك جهود أسلوبية أولية في مجالات أدب الرواية والمسرحية والقصة القصيرة. والأصل في كل هذه الجهود بيان جهد الفنان من عمله الفني ذاته وبعد هذا الأصل ينفصل — فلسفياً — أصحاب علم الجمال الأدبي إلى فريقين : فريق المثاليين — وفي الصدارة منهم الوضعيون — ويقف عند بنية التشكيل. وفريق الماديين ويجد «وحدة» العمل الفني في جدل بنية التشكيل وبنية الموقف، ويفسر البنتين جيئاً بالبنية التاريخية للمجتمع.

## مراجع وهوامش

### الفصل الرابع

1 — من الوجهة الفلسفية «الكل يفسر أجزاءه»، راجع :  
الماد «18 — 28 — 49» في المجلد الأول من مجموعة (GB).  
والمواد (23 — 66 — 78 — 96) في المجلد الثاني من نفس المجموعة.  
وفي نفس الامر راجع كذلك الفصل السادس «ص 161» من :  
*Claude Levi Struss : The Savage mind, London, 1968.*

— ومن الوجهة الجمالية «دلالة بنية التشكيل الحضاري على بنية الموقف»، راجع : بحث «D.B. Sotut» في مجموعة : «Men and cultures» المشار إليها في موضع سابق.

وبحث Gotz Wienold وبحث Peter Madsen في دورية (Poetics) وبحث The hidden god في كتاب لوسيان جولدمان (Peter Madsen) وماضيع متعددة من الفصل الأول في كتاب

— ومن الوجهة اللغوية (التركيب محصلة لنشاط الأنظمة اللغوية)، راجع : الفصل الثاني (ص 65) من كتاب : The word and verbal art (Linguistic contributions to miterary science) William O. Hendricks (Poetics) في : John Halliday (M. A. K.) (language structure and language function) Lyons (editor) : new horizons in linguistics. Penguin books, London, 1970.

2 — راجع عن مدرسة (براغ) اللغوية :  
Vachek (J) : The linguistic school of Prague, Bloomington, 1966.  
وراجع عن المدرسة (السوفيتية) :

— Thomas, L L, The liaguistic Theories of N. Ja. Marr Berkeley, 1957.

3 — عن دور البحث الغربي الحديث في نشوء (علم الأسلوب) خاصة و (علم الجمال الأدبي) عامة،  
راجعاً : بحث William O. Hendricks (Poetics) ، وراجع كذلك في نفس العدد من  
المدونة بحث : Werner Abraham, Kurt Braumuller : (towards a theory of style and metaphor)

وراجع كذلك مقدمة René Wellek لكتاب :

— Hough, Graham : style and stylistics, London, Routledge and Kegan paul, 1969.

4 — كتب إبراهيم أنيس تصديرات لأعداد من (مجلة مجمع اللغة العربية) عن إمكانات المقل الألكتروني (الكونسيپتو) — يقترح بعض العلماء له اسم : الحساب الآلي — وبحاجات تطبيقه في البحوث اللغوية، ويعرض أنيس في هذه التصديرات جهداً اشتراك فيه مع على حلى موسى للوقوف على ملخص جديدة في نسب الكلمة العربية على أساس إحصائيات في المروف الأصلية لمفرد اللغة العربية، إحصاءات الجنور للغة العربية بوساطة الحساب الآلي، وقت أجزاء من هذا العمل مستمدة موادها من معجمين قدبيين هما : (صحاح اللغة) للجوهري، (ولسان العرب) لابن منظور. ويشير أنيس إلى أنه اهتم بهذه الجداول الاحصائية إلى تفسيرات ظواهر في اللغة العربية.

ويعرض ملخصاً لبحث له تبين منه — محضنا هذه الاحصاءات — أن النسخ العلمي للظاهرة التي سماها القدماء من علماء العربية (القلب المكاني) هو اختلاف نسبة الشيوع بين السلسل الصوتية للجنور. راجع الأجزاء، الثاني والعشرين (نوفمبر 1971)، والثامن والعشرين (مارس 1972)، والثلاثين (نوفمبر 1972) من (مجلة مجمع اللغة العربية).

5 — راجع في هذا الأمر الأول (مواجهة الشاعر لمستوى تطور لغة جاعده في عصره) : المقالة الخامسة والأربعين في المجلد الثاني، والمقالة التاسعة والستين في المجلد الثالث، من مجموعة (G. B.).  
وكتب Peter Madsen المنشار إليه في دورية (Poetics) وكتب فريمان Freeman (linguistic approaches to literature) في مجموعة : linguistics and literary Style (1970)

ومواضيع متعددة من الفصل الأول في كتاب : The word and verbal art

6 — وراجع في هذا الأمر الثاني (مواجهة الشاعر لتراث التشكيل اللغوي في شعر الجماعة) : بحث Werner Abraham, Kurt Braunmuller في دورية (Poetics) ومواضيع متعددة من الفصلين الثاني والثالث في كتاب : style and stylistics

والصفحات من 65 إلى 73 في : The word and verbal art

7 — ماريو باي : أسس علم اللغة، ترجمة أحمد مختار عمر، نشر جامعة طرابلس، 1973، ص 1  
8 — عبد النعم تلية : مقدمة في نظرية الأدب، ص 22.

9 — إبراهيم أنيس : من أسرار اللغة، الأجلبو المصرية، الطبعة 1972، ص 138.

10 — عبد النعم تلية وعبد الحكيم راضى : النقد العربي، الجهاز المركزي للكتب الجامعية، سنة 1977 م صفحات 456 — 457 — 459.

11 — مصطفى ناصف : نظرية المعنى في النقد العربي، دار القلم، سنة 1965، ص 126.

12 — نفسه، صفحات 131، 140، 142.

13 — راجع في هذه المواردة المزمنة بواسطة التنظيم اللغطي :  
من ص 172 إلى ص 176. وص 376، وما بعدها في كتاب لوسيان جولدمان : The hidden god.

وكتب Werner Abraham, Kurt Braunmuller في دورية (Poetics)

وكتب Peter Madsen في الدورية نفسها.

ولاحظ هذه المصطلحات :

— في اللغة :

ـ لغة طبقة assimilation ماثلة class language

ـ التعرف اللغوي language identification ـ تغير دلال semantic change

ـ وفي النقد :

صورة التركيب figure of speech التركيب التعبيري **syntagma** ـ تركيب الكلمات word order

راجع : التطور التاريخي لتلك المصطلحات في الجملتين الثاني والثالث من مجموعة (G. B.)

ـ Shipley, (J.) : dictionary of world literature, New York, 1970.

ـ Wellek (R) : concepts of criticism, London, 1963,

ـ راجع ص 588 وما بعدها من : Criticism : The major texts

ومن ص 65 إلى ص 73 في : The word and verbal art

وفصل موکاروفسكي Mukarovsky في : critical theory since plato

ـ جراهام هو : مقالة في النقد، ترجمة محى الدين صبحي، مطبعة جامعة دمشق، 1973، ص 162.

ـ راجع :

بحث Gotz Wienold ونعت Peter Madsen المشار إليه في دورية (Poetics)

ومواضيع متعددة في الفصلين الثاني والثالث في كتاب : style and stylistics

ـ استندت هنا بصورة أساسية من مجموعة موکاروفسكي The word and verbal art

ومن بحث Hendricks المشار إليه في دورية (Poetics)

ومن بحث Halliday المشار إليه في : new horizons in linguistics

ـ مايريو باي : أسس علم اللغة، ص 52.

ـ هنري فليش اليسوعي : العربية الفصحى، نحو بناء لغوى جديد، تعريب وتحقيق عبد الصبور شاهين، بيروت.

. 1966 م.

ـ امامش (1) ص 29 : يعتمد المؤلف هنا تفسير E. Benveniste لصطلاح (تركيب Structure) وهو يدعي به

تفسير بلومنفيلد Bloomfield الذي أخذ به أغلب اللغويين الأمريكيين.

ـ مايريو باي : أسس علم اللغة، ص 52، ص 53.

ـ هنري فليش اليسوعي : التفكير الصوتي عند العرب في ضوء سر صناعة الاعراب لابن جنى. تعريب وتحقيق عبد

الصبور شاهين. مجلة جمع اللغة العربية، الجزء (23)، سنة 1968، ص 53.

ـ المراجع نفسه.

ـ بدأ الدرس الحديث ـ في جهود عرب ومحترفين ـ الطريق إلى أن تُبيَّن الطاقات الموسيقية للغة العربية متحففة

في الشعر العربي.

وكانت الخطوة الأولى على هذا الطريق هي فهم جديد لعروض الخليل في ظل نتائج علم اللغة وعلم الموسيقى الحديث.

وكانت الخطوة الثانية هي الكشف ـ في اللغة العربية ـ عن طاقات وإمكانات موسيقية تتضمن ذلك العرض الخليل بتعاونه إلى ضروب من الإيقاع تنشأ من الكيفية الخاصة التي يتعامل بها الشاعر مع عناصر التركيب اللغوي من أسلوبات جميع بعلامات.

كانت ركيزة هذه الدراسات علمي اللغة والمسيقي، واستعان بعض أصحابها بما بسطته العلماء من معامل وجود حوثق كمية وإحصائية.

ونقصد بالدراسات (التمهيدية) الجهد الذي مهدت السبيل الى الدرس اللغوي لعروض الخليل وقدمت تحويلات لغوية أولية للبحور،

ونقصد بالجهود (التبيرية) تلك التي تصطحب طرائق حديثة ليسير توصل ذلك العرض الخليلي القديم.

أما الدراسات (التأصيلية) فهي التي تناول الوصول الى فهم جديد لعروض الخليل وتنقض محاولتها على أنس لغوية وموسيقية حديثة، ثم تكشف عن أن ذلك العروض جزء من طاقات العربية وامكانياتها الموسيقية :

كان إبراهيم أنيس من أوائل العرب المحدثين الذين صرفا جهودهم إلى علم اللغة الحديث، وإلى التمهيد للدرس طاھر العريبة وأصواتها وصيغتها وطجاتها حسب نتائج هذا العلم. وفي دراسته المتصلة بتلك الحالات اهتمامات واسعة بالشعر العربي، وإشارات موقفية إلى ضرورة درس هذا الفن بوصف الأصوات وخصائص المقاطع ودور البر.

ولكن كل هذه كانت مقدمات لم تؤصل ولم تواصل لتصل إلى نتائجها. إذ لم ينخرط أنيس في كتابه (موسيقى الشعر) التحليل والاحصاء التقليديين لأوزان الخليل والتنوع التأريخي الأول لهذه الأوزان حتى العصر الحديث.

وهذا عمل هام يهدى للدرس الصوتي والموزيقى والاحصائى، ولكنه لم يبرز الأسس اللغوية لعمل الخليل، ولم يبعد موسيقى الشعر الى أوسط من ذلك العمل.

راجع لـإبراهيم أنيس – إلى جانب كتبه في الأصوات واللغة واللهجات – كتاب :

– موسيقى الشعر، الأنجلو المصرية، الطبعة الخامسة، 1978.

ومن أبرز المحاولات (التبيرية) محاولة محمد طارق الكاتب :

وأساس هذه المحاولة أن صاحبها وضع جداول لتكون ميزاناً لبحور الشعر في تعابيه وعلمه وزحافاته، وذلك بتحويل التفاصيل الخليلية إلى أرقام ثنائية، وغايتها تيسير معرفة وزن البيت وبخوه وبنوعه بتحويل الحروف المتحركة والساكنة إلى أرقام ثنائية ثم الرجوع إلى تلك الجداول.

ويقول إنه اهتدى إلى أن العلاقة التي تربط بين موازنين الشعر العربي والرياضيات هي أن وزن الشعر العربي مبني على التفعيلات حيث تتواли الأحرف المتحركة والساكنة بأسلوب وغط خاصين، بينما يوجد في الرياضيات ما يُعرف بالأرقام الثنائية التي يمكن بوساطتها تحويل أي عدد بالرقمين (صفر) و (واحد)، فمثلاً إذا تمثل الحرف المتحرك في الشعر العربي بالصفر والحرف الساكن بالواحد.

ويقدم صاحب المحاولة خطوة أخرى إلى التيسير باستعمال الحساب الآلي. فعنده أن وضع موازنين الشعر العربي لأغير الخليل على شكل جداول تحوى على أرقام تدل على هذه الموازن، يجعل بالإمكان استعمال الحسابات الالكترونية لغرض تدقيق وزن أي بيت من الشعر العربي، طالما كان البيت موزوناً ضمن ما تحويه هذه الجداول من أنواع البحور، واستعمال الحسابات الالكترونية – عنده – لا يجاد موازنين الشعر العربي قد يكون مقدمة لنفهم تركيب الشعر ومعاناته.

و واضح أن محاولة محمد طارق الكاتب – على أهميتها – تيسيرية وليست تفسيرية، إذ أن غايتها تيسير توصيل مقررات العروض الخليلي، لا تيسير هذه المقررات نفسها ولا تفسيرها.

راجع :

– محمد طارق الكاتب : موازنين الشعر العربي باستعمال الأرقام الثنائية، البصرة، الطبعة الأولى، سنة

1971

ومن المحاولات (التأصيلية) اثنان :

١ — تقوم محاولة شكري محمد عياد على إعادة النظر في علم العروض بدراسه على أساس من علم الموسيقى وعلم الأصوات، ونفله من المعياره الى الوصفية. وتطلب هذه الوجهة مباحث لم يتعرض لها العروض القديم : دروس خصائص الأصوات والمقاطع وطبيعة النبر في اللغة العربية، ودروس الإيقاع وصلته بالوزن الشعري بالبحث في مواطن الشعر العربي حسب معرفة دقيقة لأصول الموسيقى النظرية مع لمح ما بين الشعر والموسيقى من فروق في استخدام الإيقاع. ووجه هذان الأمران — نتائج على الأصوات والموسيقى — صاحب المحاولة الى مدخلين متداخلين لدراسة العروض العربي.

الأول هو المدخل اللغوي : ويعالج فيه العروض باعتباره شكلاً لغويًا ينهض درسه على معرفة خصائص الأصوات اللغوية، وعلى أصل هو أن هذه الأصوات اللغوية لا قيمة عروضية لها إلا إذا انتظمت على أساس موسيقي.

ولا كانت الوحدة الزمنية في العروض هي المقاطع اللغوية، فإن صاحب المحاولة يأخذ بما أخذت به الدراسات الحديثة للشعر العربي. فقد نظرت هذه الدراسات — وأهمها لـ المشرقين — إلى الأجزاء التي ردت إليها الفناعيل — وهي الأسباب والأقاد — فوجدهما غير صالحة لتحليل الأصوات اللغوية وتعود أصحاب هذه الدراسات إلى (المقاطع)، ورأوا أن هذه الوحدات المستعملة في تحليل الأصوات اللغوية، على اختلاف اللغات، هي أصلح ما تقدم إليه الفناعيل.

وقد هيأ لهم اعتبار المقاطع أساس الأوزان العربية وضعاً جديداً للعروض العربي يكشف عما فيه من مراعاة النسب، ولم يكن التفاصيل إلى أسباب وأقاد أو إلى متحركات وساكن قادرًا على كشف هذه النسب، التي لا تقوم أوزان الشعر في أي لغة من اللغات، بغيرها.

يبني شكري عياد كون اللغة العربية لغة نهائية وكون عروضها عروضاً نهائية، ويميل إلى اعتبارها لغة كمية. ولا يعني أن العربية حالية من النبر ولا أن النبر لا دور له في العروض العربي. فقيمة النبر في موسيقى الشعر العربي — عنده — هي أنه يفتح المجال للشاعر لتوزيع الإيقاع، وأنه يمكن الشاعر من إحداث التأثير الذي يهدى بإيقاع التوافق والتناقض بين عدد من العناصر التي تؤلف معاً موسيقية الشعر.

وعنده أن دراسة النبر اللغوي ليست وحدها كل ما تحتاج إليه لفهم الطبيعة الموسيقية للشعر العربي، فقد وجد أن موسيقى الشعر تتأثر بعامل لغوي هام آخر، وهو التنغيم أو تغير درجات الصوت.

الثاني هو المدخل الموسيقي : ويبحث فيه صاحب المحاولة الإيقاع وصلته بالوزن الشعري، ويدعو إلى الاستمرار بالموازن الموسيقية في دراسة المواطن الشعرية. ويميز بين الوزن الشعري والإيقاع الشعري، فالأخير من الثاني، وليس الوزن إلا قسماً من الإيقاع والإنقاع نسب زمنية.

ويعتمد الإيقاع الشعري على دعامتين من الكل والنبر، مهما تختلف وظيفته كل منها في أغراض اللغات المختلفة. ويضع الإيقاع الشعري خصائص اللغة التي يقال فيها الشعر.

وقد لعب طول المقاطع وقصورها دوراً هاماً في بعض اللغات فاق أهمية النبر نفسه، وإن كان النبر — في الأصل — من أهم أسباب الطول. ففي مثل هذه اللغات يصبح العامل الأهم في الإيقاع هو مراعاة النسب العددية بين الأصوات.

واختلاف هذه النسب العددية، وكذلك الاختلاف مواضع النبر، هنا منشأ (الأوزان) المختلفة. والإيقاع الخاص لوزان من الأوزان يأتي من الترتيب الخاص المطرد لمقاطع هذا الوزن أو أزمنته. الإيقاع — إذن — اسم جنس والوزن نوع منه.

وكذلك يستعمل الإيقاع أحياناً الدلالة على وجود التناوب مطلقاً وأحياناً أخرى لإبراز هذا التناوب وتحقيق وجوده.

وتقريباً للعروض القديم — من هذه الجهة — يرى شكري عياد في تفاصيل الخليل تصويراً للأوزان العربية يمكن استخدامه والاستفادة منه، وإن كانت غير مساعدة ببيان طبيعة الإيقاع في هذه الأوزان. كذلك يرى في قواعد الرحاف والعملة في هذه التفاصيل ظواهر مستقرة من الشعر العربي، ولا يمكن نقضها إلا باستقراء مثالاً أو أوضاع. فقواعد العروض الخليل — عنده — أشبه بإطار تحاول ملأه بدراسة الإيقاع ودراسة الأيقاع هي الأهم، لأنها يمكن أن تعطى القوانيين الكلية لمونتى الشعر العربي، فتعرف على القواعد الجزئية التي يوصلها العروض الخليل، وتبين ما بينها من ارتباط، ومقدار ما فيها من تسجيل واقعى لظهور الأوزان الشعرية، وما فيها من فرض نظرية لا صلة لها بهذا الواقع، وبذلك — من ثمة — أن تبين إمكان القيادة في هذه القواعد أو التقص منهما.

راجع :

— شكري محمد عياد : *موميقي الشعر العربي* (مشروع دراسة علمية)، دار المعرفة، الطبعة الأولى، 1968 م.

2 — وتقى محاولة كمال أبو ديب على اتخاذ النبر ودوره في خلق الإيقاع أساساً للبحث.  
ويقدم صاحب المحاول أساساً نظرية لتحليل إيقاع الشعر العربي باستخدام النوى  
(— 5، — 5، — 5) أو (فاء، عن، علن).

ويرى أنه بهذه النوى يمكن وصف التشكيلات المعروفة في الشعر العربي. لكن الواضح — كما يقول — أن حركة الإيقاع وعلاقات النوى فيه، حركة أفقية تفرضها طبيعة اللغة ذاتها بكل منها تتابعات صوتية.  
ويرى أن الشعر العربي يقوم على نظام إيقاعي ذي أساس معقدة يلعب تركيب النوى والعلقة بين هذه النوى، والنبر المجرد النابع من هذه العلاقة، أدواراً جوهيرية في صياغتها.

ويعرض فرضية في طبيعة النبر اللغوى في العربية، وعلى أساس هذه الفرضية يتبنى طريقة في تحديد موقع النبر الشعري المجرد في التشكيلات الإيقاعية في الشعر العربي.

ثم يدرس نماذج النبر الشعري التي تنتجه من اتباع الطريقة المبنية في التحليل وتحليل العلاقة المقددة بين النبرين اللغوى والشعرى (والنبر البنوى)، ويقتى إلى أن الصورة الإيقاعية الكلية لبيت من الشعر هي تبلور التفاعل بين أنواع النبر الثلاثة في إطار تركيب النوى فيه.

راجع :

— كمال أبو ديب : في البنية الإيقاعية للشعر العربي ( نحو بدائل جذرى لعروض الخليل، ومقدمة في علم الإيقاع المقارن)، بيروت، دار العلم للآباء، الطبعة الأولى، 1974.

24 — رجعنا في هذا الفرض، وهذه الملاحظات حول (الصيغة) ملـ :

— هنرى فليش اليسوعى : *العربة الفصحى*، صفحات 53، 56، 93، 188.

25 — عبد القاهر الحرجانى. *دلائل الأعجاز*، نشرة رشيد رضا، المنار، الطبعة الرابعة، ص 40.

26 — نفسه ص 44.

27 — نفسه ص 38.

28 — نفسه ص 39، ص 40.

# الفهارس





# فهرست تحليلي

## الفصل الأول

### التعرف الجمالى

(كيفية التعامل الجمالى مع الواقع مدخل إلى طبيعة الصلة الجمالية به)  
ص ٩ - ص ٩٦

الماهية الاجتماعية لعلاقات البشر بالطبيعة، وصياغة مفهومي (الواقع) و (المجتمع).  
الماهية الجمالية للفن وصياغة مفهومي (الجمال) و (الفن). الواقع أعم من المجتمع، والجمال أعم من الفن.  
المفهوم الصحيح للواقع ولطبيعة الصلة الجمالية به مدخل إلى المفهوم الصحيح  
للمجتمع ولطبيعة صلة الفن به.

( ١ )

كل صلة بالواقع (الذى يضم الطبيعى والاجتماعى) صلة اجتماعية.  
الجمال في الطبيعة والمجتمع.  
الجمال في الطبيعة.  
الجمال في المجتمع.  
العلاقة بين الجمال في الطبيعة والجمال في المجتمع.  
بידי (الواقع) من عناصره الجمالية بقدر تقدم البشر في علاقاتهم بالطبيعة وفي  
علاقاتهم الاجتماعية.

## ( 2 )

وجود العناصر والخصائص والصفات الجمالية موضوعي لا يتوقف على الوعي به، إذ هو وجود مستقل عن إرادة البشر وإدراكهم ومعرفتهم. يرتبط الوعي الجمالي بالتقويم الجمالي الذي يتغير من طور إلى طور.

## ( 3 )

عملية التعرف الجمالي أساسية في الحياة البشرية. ثلاثة مشكلات عملية وفكرة في طبيعة التعرف والتقويم الجماليين. من حيثيات في البحث. الحصول والوصول بين التتحقق في الذهن والتحقق بالتشكيل. لكل من التعرف والتقويم تاريخ اجتماعي محدود بخبرة الجماعة.

## ( 4 )

حد التعرف وحدوده. هو السبيل إلى عمليتي التجريد والتعيم. التأزز هو الأساس الأول للتعرف. تأزز بين الحواس المدركة والمستدعاة وتأزز بين الصفات المدركة. التعرف سهل بيان الخصوصية والتوعية. التعرف سهل المعرفة، وليس سهل الصلة.

## ( 5 )

أساس (الصلة) التقويم وهو ثمرة الاحساس. الفيصل في الاحساس لأثر صفات المدرك الموضوعية وعناصره على حواس المدرك المتلقية والمستدعاة. نتيجة التعرف (التعيم)، ونتيجة الاحساس (التخصيص). ينتهي كل إحساس بتقويم محدد، ويكون الاحساس جماليًا إذا انهى بتقويم جمالي. الصلة الجمالية هي تعامل جمالي مع الواقع. هذه الصلة ذات طابع اجتماعي.

## الفصل الثاني

### المعرفة الجمالية

(النوعية مدخل إلى الماهية)  
ص 27 – ص 60

معيار صحة المحتوى المعرفي لشمرة الادراك والتفسير. المعرفة ليست (علمًا) ولكنها (المادة) العقلانية والفكورية للعلماء.

معيار سلامة التقويم الجمالى.

العلم والفن :  
نفى التضاد بينهما وتمييز كل منهما.  
تمييز المعرفة الجمالية.

موقف نقدى من المناهج الفكرية في تمييزها للمعرفة الجمالية.  
المثالية الموضوعية والمثالية الذاتية.

الماديون الميتافيزيقيون

العلم يتجاوز طلب ( الواقع في الفن ) إلى طلب ( الفن في الواقع ).  
عناصر ( الموقف ) في العمل الفني لا تبدو إلا بقرارن تشكيلا .  
خصائص ( الجمال ) وخصائص ( الفني ) .

( ١ )

الصلة الجمالية ذات (طبيعة) فردية ذاتية و (طوابع) اجتماعية.

ثمرة الصلة الجمالية تشارك في تكوين المثل الجمالى الأعلى للجماعة  
العلاقة بين الصلة الجمالية والعلاقات الاجتماعية من ناحية وبين الصلة الجمالية  
وصور البناء الشعفاني المختلفة من ناحية ثانية :

نشوء الصلة الجمالية ونشوء المثل الجمالي الأعلى.  
أنشأ النشاط العلمي الحاجات الجمالية.  
ولد (ال فعل) (الانفعال)  
المخيبة الجمالية ثمرة لكيفية تعامل خاص مع الواقع.  
الوعي بالتجانس والتاليف.  
الوعي بحقيقة (التناظر)  
الوعي بحقيقة (التناغم والانسجام).  
الوعي بحقيقة (التناسب).  
الوعي بحقيقة (الإيقاع).  
الروجوه الأخرى (التنافر، التنازد، التناقض... الخ).  
من علاقات العناصر.  
الصلة الجمالية تزعز إلى التعديل والتغيير والتشويه.

## ( 2 )

الجمالي أشمل من الفني.

(تاريخ الفن) لا (يشخص) كل العناصر والخصائص والصفات الجمالية.  
التعرف الجمالي كالعمل الفني في طبيعتهما، والمثل الأعلى الجمالي كالتاريخ الفني  
في تاريخيهما.

التاريخ الفني للجماعة عاكس بمرحله، للمراحل التاريخية في حياة هذه الجماعة.  
مشكلات نظرية ومنهجية في التاريخ للفن.

أولاً : مشكلة (الاستقلال النسي) لتطور صور الثقافة.

ثانياً : مشكلة (خصوصية الظاهرة الفنية) بين صور الثقافة المختلفة، وصلة هذه  
الخصوصية بالأتجاه الأساسي في البناء الثقافي من ناحية، وبقوانين التطور التاريخي لهذا  
المجتمع أو ذاك من ناحية ثانية.

تاریخان متعاقبان للفن :

في الأول كان الشّعّج (جماله في نفعه)، وفي الثانية كان المتعج (نفعه في جماله).  
تصور (منهجية) ضابطة للتاريخ للفن.

### الفصل الثالث

## العارف الجمالي

(الدور النوعي مدخل إلى المهمة)  
ص 71 — ص 97

يدور المعرك الفكرى والمنهجى الراهن حول (علم الفن).  
المبدأ الموجه الان هو درس الظاهرة الفنية في ذاتها ثم في علاقتها.  
إن المشكل الذى يواجه الفنان مشكل تشكيلي.  
تقوم ثمرات النهج التأملى في درس الفن وفي التاريخ له :

التوازن الأخلاقي عند الكلاميكين، التوازن النفسي والاجتماعي عند الرومانسيين،  
التوازن السلوكي عند الوضعيين.

المدخل الصحيح في أمرين : صلة الفنان بعمله الفني، من جهة طبيعة التعرف  
الجمالي، وصلة الفنان بجمهوره، من جهة المعرفة الجمالية :

( ١ )

صلة الفنان بعمله الفني من جهة التعرف الجمالي :

ينهض الفن ببناء رمزى موازى للبناء الاجتماعى، حيث يبرز في هذه الموازاة —  
تشكيلا — كل ما يمور به الواقع.

يميل التاريخ الفني الى التسكين والتجميد والمحافظة، ويميل العمل الفني الى التعديل  
والتشويه والتغيير.

تنازع بين عناصر الموقف في العمل الفني من ناحية وحقائق تشكيل هذه العناصر في ذات العمل الفني من ناحية ثانية

وتنازع بين حقائق التشكيل في العمل الفني من ناحية وتقاليد التاريخ الفنى من ناحية ثانية، وتنازع بين تشكيل جمالي في العمل الفني يسعى إلى التحرير من ناحية وتشكيل تاريخي اجتماعي في الواقع يسعى إلى التقيد من ناحية ثانية.

احتراز حول الأساس المثالى الذى يجعل من (المميز) أصلًا (للتعارض).

واحتراز حول اتجاهات الفكر المادى يتصل بالجدل — في العمل الفنى — بين الموقف وتشكيله ومغزى ذلك في صلة الفردى بالاجتماعى.

لا يبين الموقف — حتى لصاحبه الفنان — إلا بعد تشكيله.

إشكالية الفنان إشكالية (تشكيل) لا إشكالية (توصيل).

الشكل مدخل إلى الموقف وليس العكس.

## ( 2 )

صلة الفنان بجمهوره من جهة طبيعة المعرفة الجمالية :

(الفن في الواقع) لا (الواقع في الفن).

ليس ثمة مثل سابق للعمل الفنى، ولنبع ثمة مثال ينتهي إليه.

إن القواعد الفنية والأصول والمبادئ الجمالية والتقاليد الفنية لا تضع (عطفاً) لعمل فنى لم يوجد بعد إنما يتم النطع بقاب التشكيل.

صلة الفردى بالتاريخي :

ما هو تاريخي يقترن بمرحلة استراتيجية كاملة من حياة الجماعة.

التاريخي مفسر للفردى.

صلة الجمال بالأخلاقي : إذا صحت المواجهة التشكيلية فإن هذا يعني اتحاد الوعى الجمالى بالوعى التاريخي الاجتماعى لدى الفنان، وإذا صر — في العمل الفنى — التشكيل والموقف فان هذا يعني اتحاد الجمال بالأخلاق لدى الفنان. الفن في سبيل الحرية.

## الفصل الرابع

### المعروف الجمالي

(كيفية التعامل مع الأداة مدخل الى التشكيل)  
ص 9 – ص 1

يختلف الشعر والثر في (الكيفية) التي يتعامل بها كل منها مع أدلة واحدة هي

اللغة.

الأخلاقيون والجماليون ومخالفون العلم، السبيل القويم هو البدء بالماهيات.

ماهية الشعر هي (كيفية) خاصة في التعامل مع أدلة عامة.

(بنية التشكيل الجمالي) لها دلالتها النهاية التي تبرز في (بنية الموقف).

القصيدة (بنية) لغوية مركبة يكشف تفاعل عناصرها عن موقف الشاعر.

وحدة القصيدة : ثمرة للجدل بين (بنية التشكيل) و (بنية الموقف).

القصيدة (بنية) لغوية مركبة يكشف تفاعل عناصرها عن موقف الشاعر.

وحدة القصيدة : ثمرة للجدل بين (بنية التشكيل) و (بنية الموقف).

ينخلق النشاط اللغوي في القصيدة (أنظمة) لغوية — من الأصوات والصيغ

والعلاقات ينبعج (التركيب) من تفاعلهما وقازرها.

أدوار (دلالية) هي الجانب الثاني من السياق الشعري.

نجاح الشاعر في أن يجعل النشاط اللغوي (نشاطاً خالقاً). أي أن يكون بعض تلك

الأنظمة اللغوية (صوراً) وأن تكون كافة تلك الأنظمة اللغوية (أنظمة رمزية).

يوجه الفعل الخالق للنشاط اللغوي كل عنصر الى موضعه من نظامه، كما يوجه كل نظام الى علاقته بغيره، محدداً للمياق الشعري وجهته نحو البناء الشعري الكامل. ليست القصيدة نصاً لغرياً ولكنها كيفية خاصة في التعامل مع اللغة، وليس صاحب علم الجمال الأدبي عالم لغة، ولكن علم اللغة الحديث أداة أولى لتأسيس (علم الأسلوب) خاصة و (علم الجمال الأدبي) عامة.

## ( ١ )

يواجه الشاعر أمرين : مستوى تطور لغة جماعته في عصره، وتراث التشكيل اللغوي في شعر الجماعة :

تسعى القصيدة الى الوجود (التشكيل الجمالي) من خلال الموجود (الواقع اللغوي).

إن صفة (الجدة) التي نصف بها كيفية تعامل الشاعر مع أداته اللغوية، ليست مطلقة، وإنما هي محكومة (بنطق) هو المفسر للتاريخ الشعري وللتقاليد الشعرية. معنى تفرد العمل الشعري. الشعر الحديث يفسر الشعر القديم. دفع فكرة (الأغراض الشعرية).

## ( ٢ )

القصيدة بنية رمزية يقيمها (تنظيم لفظي) ليس على نمط تنظيم الواقع الماثل، وإنما هو على نمط الصلات المتبادلة — والمتجلدة — في جوهر ذلك الواقع وحقيقة. يقيم الشعر موازاته الرمزية للواقع بالكلمات.

ويقوم تنظيم الكلمات في القصيدة على الوعي بالتناظر والتناغم والتناسب والإيقاع، وعلى الوعي بوجوها الأ أخرى من تنافر ونشوز وتناقض.

يسطير إيقاع العمل الشعري (قبل تشكيله) على الشاعر، ويسطير الشاعر على الكلمات ليشكل بها هذا العمل.

إن الشاعر موجه بإيقاع مسيطر يطلب تشكيله، وعمل الشاعر، أن يلبي، بأن يخضع الكلمات لمطالب هذا التشكيل.

يتجاوز الشعر بالكلمات مدلولاتها المطلقة وطوابعها الاشارية، إذ ليست الكلمات – في الشعر – علامات بل هي كائنات. ليست (الاغراض) هي خالقة القصائد، وإنما خالقة القصائد هي (تشكيلات الكلمات).

يدي نزوع الإيقاع إلى التشكيل القيم الموقعة للكلمات : ليست وحدات مفردات وإنما أنظمة وتشكيلات.

### ( 3 )

الشعر كيفية لغوية خاصة.

يعامل الشاعر مع اللغة العادية بكيفية غير عادية.  
لا يتعامل الشاعر مع (النظام) العادي للغة.

إن الشعراء لا يخلقون الشعر فحسب، بل إنهم ليخلقون اللغة أيضاً.  
يختلف الشعر نظاماً لغويها (قياسياً)، ليتى إلى نظام لغوى له (قياسه).  
لا يخلق الشاعر (كلمات) وإنما يخلق (علاقات).

(التوصيل) غاية النظام اللغوي العادي، و (التجميل) دخиль على النظام اللغوي العادي وعلى النظام اللغوي الشعري، أما (التشكيل) فمهمة الشاعر وسيله إلى الجمال.  
التوجه العلمي : درس طبيعة الأنظمة وال العلاقات اللغوية، و درس نشاط السياق والتركيب والبنية في العمل الشعري :

من جهة طبيعة الأنظمة وال العلاقات اللغوية :

الاجتهاد لبيان (ماهية) اللغة الشعر و (مهمة) لها.

الماهية فاعلية خلقة تجعل من نشاط اللغة خالقاً لأنظمة وعلاقات وتركيب وبنيات ذات دلالات رمزية.

اللغة الشعرية لا تخلق الشعر فحسب، بل إنها تخلق اللغة العادية ذاتها، لأن ما يخلقها الشعراء يشيع ويستقر في النظام اللغوي العادي.  
والمهمة – التشكيل – تتحقق باليادة إلى الخلق اللغوي الجديد.

تنازع — في كل عمل شعرى — بين التوصيل وهو الأساس في ماهية اللغة العادلة، والتشكيل وهو الأساس في ماهية اللغة الشعرية.

ومن جهة نشاط السياق والتركيب والبنية في العمل الشعري : دور الأنظمة والعلاقات اللغوية في تحقيق مهمة الشعر.

تازر النشاطين اللغعين التركبى والتصويرى لخلق البنية والدلالة الرمزيتين. التركب والتصوير ليسا نشاطين منفصلين.

الاشتقاق التاريخي لكلمة **Structure**

التركيب : (صوت) و (صيغة) و (علاقة).

الصوت : التشكيل الصورى عmad الموسيقى الشعرية ومفسرها، وهو يتجاوز بها المقررات العروضية.

طاقات (الصوت اللغوى) وإمكانات الوحدات الصوتية اللغوية (المقاطع) في إقامة الإيقاع الشعري.

دور (النبر) في تفجير الامكانيات الموسيقية لللغة.

الصيغة : صلة التغيرات التي تتعرى صبغ الكلمات — التغيرات الداخلية، والماضى والسوابق التصريفية (الالاصاق) — بالتركيب والموسيقى الشعرين وبكيفية الاستخدام الشعري للغة عامة :

لم تستعمل العربية قدرًا متساوياً من الصيغ، وإنما فضلت صيغًا على أخرى.  
الصيغ ذات الإيقاع الصاعد.

يلاحظ في الشعر ايات الازوان ذات الإيقاع الصاعد.

العلاقة : للنظام النحوي في العمل الأدبي عامة والشعري خاصة جماليات تبدى في طرائق نظم الكلمات وهيئات التأليف بينها، وفي أركان الجملة وخصائصها، وفي (تفاعل) كل ذلك، وفي (فاعليته) واثاره في بنية القصيدة من الجهتين انتركتيكية والرمزية. (النظم) عند عبد القاهر الجرجاني : لا يرى الكلمة الا في (علاقة)، ولا يرى (العلاقات) في الجملة الشعرية الا من جهة أنها أدوار جمالية.

تراث الجمالى القديم (وحدة الجملة الشعرية)، علم الجمال الأدبي (وحدة العمل الشعري).

## فهرست عام

|                                                 |             |
|-------------------------------------------------|-------------|
| — مقدمة                                         | 5 .... 6    |
| — الفصل الأول : التعرف الجمالي                  |             |
| (كيفية التعامل الجمالي مع الواقع مدخل الى طبيعة |             |
| الصلة الجمالية به)                              | 20 .... 7   |
| — الفصل الثاني : المعرفة الجمالية               |             |
| (النوعية مدخل إلى الماهية)                      | 43 .... 21  |
| — الفصل الثالث : العارف الجمالي                 |             |
| (الدور النوعي مدخل إلى المهمة)                  | 67 .... 45  |
| — الفصل الرابع : المعروف الجمالي                |             |
| (كيفية التعامل مع الأداة مدخل الى التشكيل)      | 95 .... 69  |
| — فهارس                                         | 108 .... 97 |



- مبادئ في علم الأدلة : تأليف رولان بارت ، ترجمة محمد البكري
- نظرة تاريخية في حركة التأليف عند العرب : الدكتور أبجد الطرابلسي
- سوسيولوجيا الثقافة : الطهر لبيب
- دروس في جغرافية المناخ - 1 - عناصر المناخ : أحمد بلاوي
- العرب والنموذج الأمريكي : د. فؤاد زكريا
- عصر البنوية : إديث كروزيل ، ترجمة : جابر عصفور
- تلك الرائحة (قصص) : صنع الله ابراهيم
- رباعيات نساء فاس (العروبيات) : محمد الفاسي
- المكتبة السينائية - 1 - التصوير : لوبي دي جانتي
- المكتبة السينائية - 2 - الاخراج : لوبي دي جانتي
- المكتبة السينائية - 3 - الحركة : لوبي دي جانتي
- المكتبة السينائية - 4 - المونطاج : لوبي دي جانتي
- الجذور الفلسفية للبنائية : د. فؤاد زكريا
- بناء الثقافة ودورها في الصراع الاجتماعي : بوعلي ياسين
- الماركسية والنقد الأدبي : تيري إيجلتون ، ترجمة : جابر عصفور
- عقريبة الصديق (مقالات تحليلية) : مجموعة من المؤلفين
- رجال في الشمس (دراسات تحليلية) : مجموعة من المؤلفين
- الحركة السينية : مجموعة من المؤلفين
- مدخل الى السينيوبтика 1 : بإشراف سيزا قاسم
- مدخل الى السينيوبтика 2 : بإشراف سيزا قاسم
- انفاضة الشاوية : أحمد زيادي
- الأسطورة والرواية : ميشيل زيرافا ، ترجمة : صبحي حيدري
- في التنظير والمارسة ، دراسات في الرواية المغربية : لحيمداني حيد
- الأسطورة والمعنى : كلود ليقي ستروس ، ترجمة صبحي حيدري
- القصيدة المغربية المعاصرة بنية الشهادة والاستشهاد : عبد الله راجع
- دروس الجامعية : جماعة من الأساتذة

- جرب حظك مع سمك القرش - مسرحية : يوسف فاضل
- حركة الرأسالية : ف. بروديل - ترجمة محمد البكري
- التراث بين السلطان والتاريخ : عزيز المظمة
- الصمت الناطق (قصص) : خاتمة بنونة
- سوسيولوجيا الغزل العربي : الشعر العذري نموذجاً : الطاهر لبيب
- الأغنية الشعبية الجديدة (ظاهرة ناس الغيوان) : حنون مبارك
- الوعي الذاتي : د. برهان غليون
- قبل السقوط : فرج فودة
- ويكون إحراق أسمائه الآتية (شعر) : محمد السرغيني
- في الحب والحب العذري : د. صادق جلال العظم
- المعرفة والجنس من الحداثة إلى التراث : عبد الصمد الديالي
- مدائح إلى علم الجمال الأدبي : عبد المنعم تلبية



## هذا الكتاب

«لقد حاولت في بحث سابق («مقدمة في نظرية الأدب») أن أضع بين يدي القارئ العربي صورة الانتقال من «فلسفة الفن» إلى «علم الفن»، وأردت في ذلك البحث أن أقوم فلسفات الفن تقويمًا علميًّا. وأضع اليوم بين يدي هذا القارئ صورة أخرى، هي صورة الانتقال من التقويم العلمي لفلسفة الفن إلى الأصول الفلسفية لعلم الفن. وتنبع هذه الأصول الفلسفية على نتائج توصل إليها الباحثون والعلماء الذين يؤسسون هذا العلم. ولا ريب في أن التعريف بهذه الأصول إنما يفتح المجال واسعًا للتقديرات والدراسات النقدية التطبيقية في التراث العربي الشعري والأدبي عامة».

وهذه الصفحات التي أضعها بين يدي القارئ العربي، هي بعض مما بدأت تشرمه جهود الباحثين في قسم اللغة العربية وأدابها (كلية الآداب - جامعة القاهرة) في اتجاه الدرس العلمي للترااث العربي الأدبي».

عبد المنعم تليمة

مكتبة  
الأدب  
المغربي

مشرورات عيون المقالات : ص. ب. 6714 ، سيدى عثمان ، الدار البيضاء . 04